

واكثر واكر سين لاسب مريري

## DR. ZAKIR HUSAIN LIBRARY

JAMIA MILLIA ISLAMIA JAMIA NAGAR

NEW DELHI

Please examine the book before taking it out. You will be responsible for damages to the book discovered while returning it.

Call No. 8/1.6/9 Acc. No. 36349

Late fine rate: 68 1 7 25 P. Per day

(1) Ordinary Book 25 p. per day

(2) TBS Book 25 p. per day

(3) Over night Book 1 Re. per day

# إقبال ورسائضي "

الأابوالبيث صيقي



نينل كيملى بهائه مسكل تقريبات فلادستطلم فحذا قبال

اِقبال اکادمی باکشان ۹۰۰-بی-۲-گلبرگ۳ ۰ سهور

## جمله حقوق محفوظ

## RARE BOOK

فاشر گاکٹر بجد معزالدین ڈائریکٹر ، اقبال اکادمی با کستان ، لار طابع سید اظہارالحس رضوی مطبع مطبع عالبہ ، ، ، ، ، ، ، ، ، لاہور طبع اول ۱۱۰۰

## فهرست

|       | بيش گفتار                                                          |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 4     | عميد و تمارف                                                       |
| r o   | ہاب اول فصل اول<br><b>تاریخ تصوف کا ایرانی اور ہندی پس منظ</b> ر   |
| ۷۵    | باب اول فصل دوم<br>تاریخ تصوف کا بهندی ، یونانی اور اسلامی بس منظر |
| 181   | باب اول فصل سوم<br>برصغیر باک و بند میں تاریخ ِ تصوف ِ اسلام       |
| ' የ ል | ہاب دوم<br><b>اقبال اور مسلک تصوف</b><br>(کلام اقبال کی روشنی میں) |
| ۵۹    | ہاب سوم<br><b>اقبال اور صوفیاے</b> کوام                            |

## ناب چچارم

## تصوف کا نفسیاتی اور فکری پہلو اور علامہ اقبال

#### 🔾 اهارید

ا استخاص

۰- اماكن

۳۔ کتب

----



علامه محستد إقبال محسد (۱۹۳۸ – ۱۹۳۸)

## پیش گفتار

افبال اور نصوف کی نصیف کی ایک داسان ہے ، اگر یہ داستان صرف مصف کی سویی دو اس حود بمائی اور برزه سرائی کی خرورت نہ بھی ، لیکن اس کے پس منظر کو فارئین کے سامنے پیش د نے کی ضرورت اس لیے بڑی کہ وہ اس کی نوعمت اور مصنف کے نعط، نظر سے معارف ہو جائیں۔ بصوف سے مصنف کی دلجسپی خاندانی ہے۔ سری والدہ محترب حضرت ساہ نصرالدین حسن ابن حصرت شاہ نیاز احمد بربلوی کے خابفہ اور سجادہ شین حضرت ا نصیر الزمال سے بیعت تھی اور انھوں نے مجھے بھی اپنے ابر و مرسد سے بیعت کرایا ! یہ بیعت تبرک بھی ۔ میرے آغاز جوابی میں حضرت کا وصال ہو گیا لیکن میں اس سجادہ کے معتقدین میں رہا اور ہوں۔ مجھے حال و قال کی محفلوں ، مجلسوں اور حلقہ درس میں سر کت کا بھی موقع ہلا ۔ میں نہ صوفی ہوں نہ صاحب حال و فال ، بان صوفیون اور مصوف کو جہان نک وہ فرآن حکم ، احادیث نہوی' سبرت صحابہ رط اور روح اسلام کے سنافی نہیں فبول اور تسلیم کرتا ہوں ۔ یہی سبب تصوف کے مطالعہ اور اس کی تحقیق سے ممری دلیجسپی کی اساس ہے۔

قدام یا کسنان سے پہلے علی گڑھ میں فلسفہ آنرز میں میرا ایک اختہاری مضمون تھا اور اساتذہ میں بروفیسر ڈاکٹر سید ظفر الحسن، مروفیسر مبال مجد شریف اور ڈاکٹر مجد محمود احمد صاحب میرے اساتذہ میں تھے۔ فلسفہ کی ابجد نشناسی بھی ان بزرگوں کی بخشش کا نتیجہ ہوئی۔ اللہ تعاللی ان کے ساتب بلند فرمائے کہ اب تینوں نتیجہ ہوئی۔ اللہ تعاللی ان کے ساتب بلند فرمائے کہ اب تینوں

مرحوم ہو چکے ہیں۔ نفسیات کا بافاعدہ مطالعہ بھی اسی دور میں شروع ہوا اور ان مضامین سے دلچسپی جاری رہی ۔ یہ ۱۹ عیں قیام پا دستان کے بعد علی گڑھ سے، جہاں میں فارخ التحصیل ہو کر شعبہ اردو سے ۱۹۳۸ء سے منسلک تھا ، بعلمی رحصت بر انگلستان گیا ۔ میری تحقیق کا موضوع دو جدید لیانیاں اور بالخصوص صوتیات بھا لیکن برٹش سیوزیم اور انڈبا آفس کے کتب خانوں میں اپنی دلچسپی کے مخطوطات اور نادر و نایاب بصانیف کی جسجو بھی جاری رہی ۔ ان میں اردو زبان و ادب کے علاوہ برصغیر کی تاریخ ، تقافت اور تحریکات سے متعلق ماخذات بھی دیکھے ۔ یہاں نصوف ہر وسیع لئریجر میں بعض رسالے اور تامیں پہلی می تبد دیکھنا نصیب ہوئیں اور میں بعض رسالے اور تامیں پہلی می تبد دیکھنا نصیب ہوئیں اور میں بعض رسالے اور تامیں پہلی می تبد دیکھنا نصیب ہوئیں اور میں بین نفروری افتباسات اور حوانی نقل کر لیے۔

کے شعبہ اردو سے منسلک ہو گما اور اگلے چھ سال لاہور کے ارباب دانش و علم کی خدمت میں حاضری کا موقع بھی ملا - ان میں ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم مرحوم بھی نھے جن سے لاہور میں کبھی کبھی اور تعطیلات گرما میں تقریباً روزانہ مری کی خوشگوار فضاؤں میں نیاز حاصل ہونا - ایسی ہی ایک مجلس میں ان یادداشتوں کا ذکر آیا جو میں نے مصوف کے موضوع پر جمع کی مھیں - خلیفہ صاحب کے اصرار پر میں نے یہ ان کی خدمت میں پیش کیں تو انھوں نے فرمایا کہ اسے مربب کر ڈالو - اسی سلسلے میں فرمایا کہ علامہ اقبال کا ارادہ نھا کہ وہ نصوف اسلام کی ایسی ناریخ لکھیں جس میں ایک طرف مصوف اسلامی کے اصل احزاء و ارکان کا تجزیہ ہو جو ان کے نزدیک قرآن حکیم ، احادیث نبوی اور تعلیات اسلام کے عین مطابق بیں اور اکابر -صوفیا کے افوال و اعال سے بھی ان کی تائید ہوتی ہے ؛ دوسری طرف علامہ ان عناصر کا تجزیہ اور تفصیل بیان کرنا چاہتے دوسری طرف علامہ ان عناصر کا تجزیہ اور تفصیل بیان کرنا چاہتے تھے جو ان کے نزدیک تصوف اسلام میں غیر اسلامی افکار ، عقاید

اور نظریات کے زیر اثر داخل ہوئے تھے اور جنھوں نے تصوف کو وہ رنگ و آہنگ بخشا نھا جانے علامہ عجمی تصوف کہنے تھے اور جس میں یہودیوں ، عبسائیوں ، زردشتیوں ، زندھوں نک کے عقاید سامل ہوگئے نھے اور حس کے فکری پہلو پر ایرانی مابعد الطبیعیات، یونانی فلسفد ، بدھ من کے افکار اور ویدانت کے اثرات کمایاں تھے۔ ان سب نے سل کر اصل تصوف اسلام کو اس فدر مسخ کر دیا ے کہ صوفیوں نے شریعت کو مردود سمجھ لما اور سعائر اسلام سے آزادی بلکہ ان کی تضحیک و نذلیل کو اپنا شعار بنا لیا اور پھر یہ خیالات ساعری اور صوفیانہ لٹرمچر کی بدولت فارسی اور اردو سی اننے عام ہوئے کہ ان کی یلعار کے سامنے اسلام کے اصلی حد و خال چھپ گئر اور وہ صوفی جو خدمت خلق میں بکتا تھے ، حمیت اور غیرت میں فرد دھے صرف حال مست اور قال مست ہو کر رہ گئے ۔ خانقابیں جو رشد و ہدایت کا مرکز تھیں رفص و سرود کی محفلوں میں بدلگئیں اور پیروں کا مطلب دبن فروش سوداگر ٹھمرا۔ یہ وہ چند لوگ نھے جنھوں نے بصوف کے پورے نصور کو بدنام نیا اور ابک ایسا مسلک جس کے علمبرداروں نے تبلیغ دین کا سدس فریضہ اداکیا تھا اور اعلی درجے کے اخلاق کی تعلیم دی تھی اور سلاطین جابر کے سامنے بھی اعلان کامہ ؑ حق سے خوف زدہ نہیں ہے ان کی بدولت ہے اعتبار ہو گیا ۔

غرض خلیفہ صاحب نے کچھ ابسے انداز میں اس موضوع کی اہمیت بنائی کہ میں اس مشکل کام پر آمادہ ہو گیا اور پہلی قسط خلیفہ صاحب مرحوم اور پروفیسر مبال مجد شریف مرحوم کے حکم کی بعمیل میں ''افیال'' مجلہ بزم اقبال میں اکتوبر ۱۹۵۳ء میں شائع ہوئی۔ دوسری قسط اسی مجلہ کے شارہ اپریل ۱۹۵۱ء میں شائع ہوئی۔ اس عرصے میں مارچ ۱۹۵۹ء میں میں لاہور سے کراچی چلا آیا اور سعبہ اردو کے صدر کی حیثیت سے جامعہ کراچی سے منسلک ہوگیا۔

یماں اس وقت ابوسعبد نورالدین صاحب ابک طالب علم بھے جو اقبال اکشمی کے وظیفہ پر جامعہ کراچی میں ریسرچ کر رہے تھے ۔ ان كا موضوع تها 'اسلامي تصوف اور افبال' نورالدين صاحب كي تحقيق کے نگران ڈا کئر سولوی عبدالحق صاحب بھے جو مجھ سے پہلے شعبہ اردو کے اعزازی صدر نھے۔ 'اِسلامی مصوف،' مولوی صاحب کا موضوع ند نها اور ند اس مسم کی محفیق سے مولوی صاحب کو زیادہ دلچسپی دھی اس لیے انھوں نے ابوسعبد نورالدین صاحب کے پی ابچ ۔ ڈی کے مقالہ کی نگرانی میرے سپرد کر دی اور مجھے ان کے کام کی نگرانی اور ان کے مفالہ کی نظر ثانی کے سلسلے میں خود بھی اس سوضوع ہر سزید کام کرنا پڑا اور بالآخر سنمبر ۱۹۵۸ء میں نورالدبن صاحب نے بہ مفالہ پیش کر دیا۔ اس میں میرے دونوں مطبوعہ مضامین کے حوالے موجود ہیں ۔ لیکن نور الدین صاحب محدود وقت اور دوسری دفتوں کی وجہ سے اس موضوع کا حق کہا حقہ ادا نہیں کر سکے ۔ ڈگری ان کو سلگئی اور ان کے ابک متعن خلبفہ عبدالحکیم مرحوم بھی نھے جنھوں نے نورالدین صاحب کا زہانی امتحان بھی لیا نھا ۔ اب یہ مفالہ سائع ہو چکا ہے ۔

اس مقالہ کے بعد خلیفہ صاحب کا اصرار ہوا کہ میں اس سلسلے کو ہورا کروں جو میں نے ان کے ارشاد پر سروع کیا نھاکیونکہ نورالدین صاحب کے مقالہ سے وہ مقصہ حاصل نہیں ہو سکتا جو میں خلیفہ صاحب کی گفتگو کے سلسلے میں پہلے بیان کر جکا ۔ میں نے کچھ کام شروع کیا لیکن ۱۹۲۹ء میں میں کولمبیا یونیورسٹی نیویارک جلاگیا ، وہاں سے آبا نو ایک سال بعد پھر سیٹو (Seato) میں ایک تحقیقی لسانی جائزہ کے سلسلے میں مشرف بعید چلاگیا ۔ اگلے چند سال سعبہ میں درسی ، تدریسی ، انتظامی ، تحقیقی کاموں کے علاوہ لسانیات کے شعبہ کی تنظیم اور ایک جدید تجربہ گاہ کے قیام ، لسانی تحقیق کے پروگرام اور یونیورسٹی کی انتظامی ذمہداریوں قیام ، لسانی تحقیق کے پروگرام اور یونیورسٹی کی انتظامی ذمہداریوں

میں ایسا گھرا رہا کہ یہ کام مکمل نہ کو سکا ، البتہ یادداشتوں میں مطالعہ کے ساتھ ساتھ اضافہ ہوتا رہا اور اس کا خاصا ذخیرہ جمع ہوگیا۔

ورورع کے آغاز میں حب علامہ اقبال کی صد سالہ تقریبات کے سلسلے میں تعریبات کی مجلس انتظامیہ نے علامہ اقبال اور ان کی فکر و فن ہر مختلف حضرات سے نصانیف یا دالیفات و تراجم کرانے کے لیر ابک فہرست موضوعات کی تبار کی ذو اس میں تصوف اسلام اور علامہ اقبال کے موضوع کو بھی شامل کیا ، اور اس کام کے لیے جناب ڈاکٹر محد اجمل صآحب سیکرٹری نعابات حکومت ہاکستان کے سانھ معھر بھی شریک کیا گیا اور میں نے اس پس منظر میں جسر بیان کیا گیا ، اسے قبول نر لیا ۔ مجھے اطمینان تھا کہ نفسیاتی اور فکری پہلو پر جناب اجمل صاحب محھ سے بہتر طور پر حق تحقیق ادا کریں کے ۔ میں اس کے داردیخی یس،نظر ، تہذیبی اثرات اور علامه اقبال کے کلام نظم و نثر کے تجزیه بر توجه مرکوز رکھوں گا ، لیکن بعد میں ڈاکٹر اجمل صاحب کی مصروفیات نے ایسی صورت حال پیدا کی کہ مجھے تنہا اس کام کو پورا کرنا پڑا ۔ مجھے اس اعتراف میں تأمل نہیں کہ اگر ڈاکٹر اجمل صاحب کی رفاقت نصبب ہوتی نو اس کا نفسیاتی اور فکری تجزیہ اس سے یفیناً بہتر ہوتا ۔ میں نے ستی المقدور اس کے سعیار کو قائم رکھنے کی کوننش کی ہے ۔

کتاب لکھنے میں بنیادی طور پر میرا نقطہ نظر معروضی ، تحقیقی اور تاریخی رہا ہے ۔ میں نے ذاتی پسند اور باپسند اور تأثراتی تجزیہ اور تنقید سے گریز کی ہے اور دیانت داری کے ساتھ ان مآخذ کا اعتراف کیا ہے جن سے اس کتاب کی نباری میں مدد لی گئی ہے۔ کتابیات میں سرفھرست قرآن حکیم ہے جس پر نہ صرف تصوف اسلام بلکہ روح اسلام کی اساس ہے لیکن اسے انسانوں کی تصانیف

کے ساتھ میں نے فہرست مآخذ میں رکھنے میں سوئے ادب محسوس کیا ہے ورنہ پر باب میں اور اکثر پر صفحہ پر قرآن حکیم کے براہ راست حوالے موجود ہیں ۔ یہی حال احادیث نبوی کا ہے ۔ جہاں تک سیرے ناقص علم نے رہبری کی ہے صرف ایسی احادیث نقل کی ہیں جو متفق علمہ ہیں ۔ اقوال صوفیہ کے مأخذ بھی جہاں تک ممکن ہوا ہے ، براہ راست اکابر صوفیہ کی نصانیف مثلاً کتاب اللمع ، کتاب الصدق اور کشف المحجوب سے لیے گئے ہیں اور ان تصانیف کتاب اللہع کے معنبر اڈیشن بیش نظر رکھے ہیں ۔ علامہ اقبال کے اردو فارسی کے معنبر اڈیشن بیش نظر رکھے ہیں ۔ علامہ اقبال کے اردو فارسی کلام کے تمام مجموعے بش نظر رہے ہیں اور انتعار کے حوالوں سے ان کا سراغ مل جانا ہے اس لیے سوائے ایسے موقعوں پر ، جہال ان کا سراغ مل جانا ہے اس لیے سوائے ایسے موقعوں پر ، جہال میں الگ درج نہیں کیا گیا ہے ۔ اسی طرح علامہ اقبال کی فکر و میں الگ درج نہیں کیا گیا ہے ۔ اسی طرح علامہ اقبال کی فکر و فن پر بیشار کتابوں سے استفادہ کیا ہے لیکن کتابیات میں صرف ان کو شامل کیا ہے جن کا براہ راست حوالہ موجود ہے ۔

حواشی ہر باب میں مسلسل کمبروں سے باورق ہیں ، ہر باب دا فصل کے آخر میں کتابیات بھی انھیں حواشی کے کمبروں کے حوالے سے مرنب کی گئی ہے ۔

علامہ افبال کے خواب کی تعبیر یا آن کے مجوزہ خطوط پر ناریخ تصوف اسلام کا یہ مختصر جائزہ اور اس کی روشنی میں علامہ کے مسلک تصوف کا یہ بیان میں نہایت انکسار اور عاجزی سے علامہ کی صد سالہ نقریبات کے سلسلے میں علامہ کے حضور میں نذر عمدت کے طور پر پیش کردا ہوں ۔

کراچی ۲۸ فروری ۱۹۷۷ء

ابوالليث صديقي

## تمهيد و تعارف

اس کتاب کا موضوع اقبال اور تصوف ہے ، یہ مسئلہ خاصا اختلاق ہے کہ مصوف کے بارے میں اقبال کا نقطہ طر کیا نھا۔ بعض حضرات کے نزدیک اقبال نصوف کے مخالف نھے ۔ ان کے اسدلال کی بنباد علامہ اقبال کے اس مسم کے ارشادات ہیں:

''یہاں لاہور میں ضروریات اسلام سے انک مننفس بھی آگاہ نہیں؛ صوفیا کی دکانیں ہیں لیکن وہاں سیرت اسلامی کی متاع نہیں ہکتی ۔'''ا

اس کے جواب میں خود علامہ کا یہ قول ہے:

و'یہی حال سلسلہ ٔ قادریہ کا ہے جس میں میں خود بیعت ر َ دھتا ہوں ۔'

علامہ نے یہاں جس سلسلے کا ذکر کیا ہے اس میں وہ اپنے والد سے ببعت تھے۔ ظاہر ہے ان کے والد کو ان کے پیر و مرسد نے خلافت و بیعت کی اجازت دی ہوگی جس کے بغیر کوئی پیر کسی دو مرد نہیں کر سکتا اور یہ اجازت محض رسمی بیعت سے حاصل نہیں ہو جاتی ۔ سالک کو پیر و مرشد کی رہبری اور اعانت سے سلوک کے منازل و مفاسات طے کرنے کے بعد ہی یہ سعادت حاصل ہوتی ہے اور ظاہر نے علامہ کے والد ان مراحل و منازل سے گزرے ہوں گے ۔ علامہ نے کالد ان مراحل و منازل سے گزرے ہوں گے ۔ علامہ نے کالد ان مراحل و منازل سے گزرے ہوں گے ۔ علامہ نے کبھی آئندہ اس بیعت سے انکار نہیں کیا اور نہ

<sup>1 -</sup> سکاتیب اقبال ، حصد دوم ص ۸م سکتوب بنام اکبر الله آبادی - ۲ - ایضاً حصد اول ص ۱ - مکتوب بنام علامه سید سلیان ندوی -

سلسلم ٔ صوفیا کے اس مسلک کو متروک قرار دیا ، اس لبے ہمیں یہ ماننر میں تأمل نہیں کہ علامہ آخر تک میلسلہ قادریہ سے منسلک رہے ۔ اس کے علاوہ سئسلہ کشنیہ کے بعض اکابر صوفیا سے بھی آن کی عقبدت کا اظہار اور اعتراف أن کے کلام نثر و نظم میں ملتا ہے۔ اس کی ایک مثال حضرت خواجہ نظام الدین اولیا<sup>ج</sup> ہیں جن کے مزار پر علامہ اقبال نے اکثر حاضری دی ہے اور ان کی نظر کرم اور توجہ کی تمنا کا اظمار كبا ہے۔ ان اكابرين ميں حضرت خواجہ معبن الدين چشتي ج سجزی اجمیری م ، حضرت شاه بو علی فلندر م ، حضرت داتا گنج مخش على الهجوري ، حضرت شيخ مبان معرام برصغير كے چند نام لیر جا سکنر ہیں جن سے عقیدت کا اظہار ان کے کلام میں جا بجا ہوا ہے ۔ سلسلہ بیعت کی اہمیت کا اندازہ اس سے بھی کیا جا سکتا ہے کہ وہ اپنے صاحبزادے آفتاب افہال کے سلسلے میں سہاراجہ سرکشن پرشاد کو لکھنر ہیں : "آج کل اس فکر ہیں ہوں کہ اس کو کہیں مربد کرا دوں یا اس کی شادی کو ا دوں کہ اس کے ناز میں نیاز بیدا ہو جائے ۔۳۳

دوسرمے صاحبزادے جاوید اقبال سے فرماتے ہیں ":

جس گھر کا مگر چراغ ہے تو ہے اس کا مذاق عارفانہ

ان صوفیاء کرام سے قطع نظر وہ اپنے فکری سفر میں پیر روسی کو اپنا رہبر اور راہنا قرار دیتے ہیں اور ان کے فیض سے کاٹنات اور حیات و ممات کے معاملات اور مسائل کے عقدہ بائے لاینحل سلجھاتے ہیں اور پیر روسی کا یہ مرید بندی قدم قدم پر شیخ طریقت کی

پ ـ مكاتيب اقبال حصد دوم ص١٨٧ مكتوب بنام مهاراجه كرشن پرشاد شاد. ـ ـ ـ ضاف كلم ، ص ١٨٠ ـ

رہنائی کا محناج رہنا ہے۔ ان کے علاوہ اور صوفیا ہیں جن کے فیوض و برکات ، افکار و خبالات سے علامہ نے استفادہ کیا ہے اور اپنے فکری نظام میں ان کی تعلیبات کے بعض اجزا اور عماصر کو قبول بھی کیا ہے ۔ ان کی تفصیل اس کتاب کے متعلقہ باب میں ملے گی اس لیے ہاں تکرار کی ضرورت نہیں ۔

سوال بہ بیدا ہوتا ہے کہ ایسی صورت میں علامہ اقبال کو تعدوف یا صوفیا کا مخالف کیوں قرار دیا جاتا ہے ؟ عام طور پر اس حيال كا ماخذ علامه كا وه ببان سمجها جاتا ہے جو ان كى مشہور مثموی اسرار خودی میں بش کیا گیا ہے جس میں نفی خودی کے فلسفہ افلاطونی کو بعض صوفیوں کے مسلک کی بنیاد اور ملت اسلامبہ کے روال ، انحطاط اور کمزوری کا سبب بتایا گیہ ہے جو اقبال کے حرکی نصور حیات کی نفی کرتا ہے۔ اسی طرح بعض صوفیا سے سنسوب بعض اقوال اور اعال ایسے ہیں جن سے نرک دنیا اور رہبانیت کی، المقین ہوتی ہے اور جو اسلام کے نظر دی حیات سے مطابقت نہیں رکھتے۔ ہم سب مسائل کا جائزہ لیں کے اور تفصیل سے ان پر گفتگو کریں گے ۔ تصوف کیا ہے ؟ کیا تصوف خالص اسلامی ہے یا اس میں بعض عناصر نمیر اسلامی بھی شامل نظر آتے ہیں اور اگر عیر اسلامی شامل بیں نو ان کا منبع ، ۔اخذ با اصل کیا ہے اور کب اور کن حالات میں ان کا عمل دخل شروع ہوا ؟ اگر تصوف حالص اسلامی ہے نو اس کے عناصر کیا ہیں اور اس کی بنیاد کماں تک قرآن حکیم ، احادیث نبوی اور اسلامی نظریہ حیات کے مطابق ہے ؟ اقبال کی دنقید سیں تصوف کا مفہوم اور نصور کیا ہے ؟ کیا وہ یکسر مسلک تصوف کو رد کرتے میں یا محض بعض عناصر کو جو ان کے نزدیک اسلامی تصوف سے تعلق نہیں رکھتے رد اور باقی عناصر کو قبول کرنے ہیں ؟ اکابر صوفیا اور مفکرین کے بارہے میں ان کا نقطہ ٔ نظر کیا ہے ، مثلاً محیالدین ابن عربی کو مسئلہ ٔ وحدت وجود کے عظیم علمبرداروں میں

شار کیا جاتا ہے ، کیا علامہ اقبال کا یہ قول درست ہے کہ محی الدن ابن عربی کی قصوص العکم میں کفر اور زندفہ کے سوا کچھ نہیں ؟ جن صوفیا سے اقبال نے عقیدت کا اظمهار کیا ہے ، وہ کون کون ہیں اور ان کا صوفیانہ مسلک کیا ہے ؟ کیا بعض صورتوں میں اقبال کے خیالات میں نبدیلی بھی ہوئی ہے ؟ مثلاً اپنی فکر کے ابتدائی دور میں جس کی عمائندہ ان کی تصنیف ''ایران میں ما بعدالطبیعیات کا ارتقا" ہے ، انھوں نے ابن عربی کی نعریف کی ہے اور کیا پروفیسر شریف کا به قول درست ید ده اس دور میں علامہ وحدت الوجود کے مداحوں میں تھے اور اسکتاب میں واقعی ابن عربی کی تعریف و توصیف میں شدت ہے اور اپنے مستقبل کے پیر و مرسد اور بادی و رہبر جلال الدبن رومی کو اس میں کوئی حگہ نہیں ملی ۔ آخری دور میں میر رومی کے افکار و خیالات کا اقبال پر کیا آثر ہے اور کہاں نک سولانا جلالالدین روسی اور علامہ اقبال کی فکر میں ہم آہنگی یا ہم نوائی ملتی ہے ؟ یہ اور اس سے بیدا ہونے والر مسائل کا آئندہ ابواب میں جائزہ لبا گیا ہے۔ اقبال کے بقول کا ان کے فلسفیانہ افکار کا کہلا شمر ان کی مصنیف ''ایران میں

The Development of Metaphysics in Persia 2nd Edition Bazmi-Iqbal — Carvan Press, Lahore, Foreword by M. M. Sharif.

<sup>&</sup>quot;It was written at a time when he was an admirer of Pantheism—a world view which he completely repudiated a few years later. That is why he has spoken in the Introduction in such glowing terms of Ibn-al-Arabi, has given in the text practically no place to his future teacher and guide, Jalaluddin Rumi and has paid more attention to the treatment of Pantheistic Sufism than to any other philosophical school."

ے - دیکھیے . Dedication to Professor T. W. Arnold M.A. طبع ثانی لاہور -

ما بعدالطبیعیات کا ارتقا'' ہے۔ اس مقالہ میں انھوں نے خاص طور پر دو نکات پر زور دیا ہے : ' ایک تو یہ کہ انھوں نے افکار ابران میں ایک منطقی تسلسل تلاش کر کے اسے فلسفہ جدید کی زبان میں بنان کیا ہے۔ اور دوسرے تصوف کے موضوع کو سائنٹفک طریقہ سے بیان کرنے کی کوشش کی ہے ، اس دور میں تصوف کے بارے میر اقبال کے خبالات کا اندازہ لگانے کے لیے یہ بیان نہایت اسم ہے :

"I have discussed the subject of Sufism in more scientific manner, and have attempted to bring out the intellectual conditions which necessitated such a phenomenon. In opposition, therefore, to the generally accepted view I have tried to maintain that Sufism is a necessary product of the play of various intellective and moral forces which would necessarily awaken the slumbering soul to a higher ideal of the life".

اس اجال کی مفصیل مقالہ کے باب ینجم میں سلتی ہے جس کا عنوان مصوف (Sufism) ہے۔ اور اس باب کی تربیب یہ ہے:

V - Sufism.

- 1. The Origin and Quranic Justification of Sufism.
- 2. Aspects of Sufi Metaphysics:
  - A. Reality as self conscious will.
  - B. Reality as Beauty.
  - C. (1) Reality as Light.

(Return to Persian Dualism Al-Ishraqe.

(2) Reality as Thought—Al Jili.

یہ بحث مقالہ کے صفحہ ہے سے ۱۳۳ تک یعنی کل متن ےما مفحات

میں سے 22 صفحات پر محیط ہے اور اس اعتبار سے مقالہ کا طویل نرین حصہ ہے ۔ فہرست ماخذات میں جو 14 حوالوں پر مشتمل ہے ، بیشتر صوفیا کی تصنیف یا مسائل تصوف سے متعلق ہیں :

"It has become quite a fashion with modern oriental scholarship to trace the chain of influences. Such a procedure has certainly great historical value, provided it does not make us ignore the fundamental fact, that the human mind possesses an independent individuality, and, acting, on its own initiative, can gradually evolve out of itself, truth which may have been anticipated by other minds ages ago. No idea can seize a people's soul unless, in some sense, it is the peoples own. External influences may wake it up from its deep unconscious slumber; but they can not, so to speak, create it out of nothing".

"عہد حاضر کے مستشرق علم کے لیے یہ کم و بیش ایک فیشن بن گیا ہے کہ وہ اثرات کے سلسلے نلاش کرتے ہیں۔ بلاشبہ یہ طریق کار بڑی تاریخی اہمیت رکھتا ہے بشرطیکہ ہم ایک بنیادی نکتے کو نظرانداز نہ کر دیں اور وہ یہ کہ ذہن انسانی اپنی ایک آزاد انفرادیت رکھتا ہے اور خود اپنے محرکات پر عمل پیرا ہو کر بہ ندراج خود اپنی ذات سے ایسے حقائق کا استخراج کر سکتا ہے جو شاید صدیوں پہلے دوسرے اذہان میں بھی متوقع رہے ہوں۔ کوئی خیال کسی قوم یا ملت کی روح کو اس وقت تک اسیر نہیں کر سکنا جب نک ملت کی روح کو اس وقت تک اسیر نہیں کر سکنا جب نک

Pedication to Professor T. W. Arnold M. A. و ديكهر من ج ع - طبع ثاني لا مور ص ج ع -

اثرات بلانب اسے گہری غیر شعوری نبد سے بدار تو کر سکنے ہیں لیکن حقیقت بہ ہے کہ وہ اسے محض عدم سے وجود میں نہیں لا سکتے''۔

نہذیبی اور علمی تحفیقات کے سدال میں ماخذات کی اس تلاش کا اثر خاص طور پر ان تصاسف میں نظر آتا ہے جو مسلمانوں کے فکار و خمالات ، ان کے علوم و فنون ، تہذیب و داریج کی تحفیق کے ام سے لکھی حابی ہی اور حن میں سے آئٹر ان سدانوں میں مسلمانوں کے کارناموں دو محض دبگر ساخذات ، منابع ، ذرائع اور وسائل سے ماخوذ ثابت لما جاتا ہے اور بالخصوص یہ منابع غیر اسلامی ہونے ہیں ۔ یہ دراصل علم اور عصق کے محاذ پر اسلام کے خلاف صف آرائی کی ایک شکل ہے ماکہ ایک طرف دسا کو یہ ماہ ر کر ایا جائے کہ مسلمانوں سے جو علمی اور فنی روایات وابستہ بیں وہ ان کی نہیں ہیں اور دوسری طرف خود مسلمانوں کو جو خود تحفیق کے سیدان میں آج ہے دست و پا ہیں اور ان 'محفیقات عالبہ' پر امحصار کے لیے مجبور ہیں ، ابک طرح کے احساس کمتری میں سبنلا کیا جائے ۔ یہ بات تصوف کے باب میں خاص طور ہر کمہی جا سکتی ہے ۔ خود علامہ اقبال کے بفول' فان کریمر (Von Kremer) اور ڈوزی (Dozy) ایر انی تصوف کو ہندوستانی ویدانت سے ماخوذ بتائے ہیں ؛ مرکس (Merx) اور سٹر نکاسن (Nicholson) وفلاطونیت کو اس کا سبع قرار دینے ہیں اور ایک زمانہ میں اسے ایک غیر جذباتی سامی مذہب کے خلاف آریائی رد عمل کہتے نھے۔ علامہ اقبال نے صحیح لکھا ہے کہ یہ غلط فہمی علت اور معلول یا سبب اور نتبجہ کے ایک غیر منطقی استدلال سے پیدا ہونی ہے۔ اس نیے کسی ایسے مسئلہ کے تصفیہ کے لیے ضروری ہے کہ ہمیں ہورے سیاسی ، ساجی ، تہذیبی اور فکری ماحول کو پیش نظر

Dedication to Professor T. W. Arnold M. A. دیکھیے 1.
طبع ثانی لاہور ص 22 -

رکھنا چاہیے۔ تصوف کی تاریخ کے سلسلے میں ان کی رائے ہے کہ اس کا ظہور آٹھویں صدی عیسوی کے نصف آخر اور ذویں صدی عیسوی کے نصف اول میں ہوا ۔ یہ گوبا وہ دور نھا حس میں انک صوفیانہ نظریہ حیات نے جنم لبا جس کے بعد اس نظریہ اور نصب العین کے لیے فلسفیانہ احساس اور دوجہہ کی منزل آئی ۔ اس لیے ہمیں علت و معلول کے حقیفی رشتے کو سمجھنے کے لیے اسلامی معاشرہ کے اس عمد کے خاص سیاسی ، ساجی اور ذہنی حالات و افکار کا جائزہ لبنا چاہیے ، اس جائزہ کے حسب ذیل پہلو علامہ اقبال نے گنائے ہیں :

ا ۔ یہ دور کم و بیش سیاسی انتشار کا تھا ۔ آٹھوبی صدی کے نصف آخر میں ساسی انقلاب کے نتیجہ کے طور بر حکومت بنو امیہ کا خانمہ (۱۹۸۵ء) ہوگیا ۔ زند نفیوں بر نشدد اور ایرانی دین سے انحراف کرنے والوں کی بغاونیں ، خراسان میں نقاب پوش پیغمبر کا ظہور الجس کے حامیوں نے مذہب کے لباس میں ساسی تحریکات اور خلفشار پھیلایا ، پھر نوبی صدی کے آغاز میں ہارون کے بیٹے مامون خلفشار پھیلایا ، پھر نوبی صدی کے آغاز میں ہارون کے بیٹے مامون

را ۔ یہ خراسان کا رہنے والا المقنع تھا جو خلیفہ سہدی کے عہد میں گزرا ہے ۔ اس کا اصلی نام حکم ابن حشم تھا اور خراسان کے گورنر ابومسلم کا ملازم تھا ، ملازمت ترک کر کے ماوراءالنہر چلا گیا اور نبوت کا دعوی کیا ۔ یہ اپنے چہرے پر ہمیشہ ایک نقاب ڈالے رہتا تھا کیونکہ لڑائیوں میں اس کا چہرہ زخموں سے بگڑ گیا تھا اور ایک آنکھ بھی ضائع ہوگئی تھی ۔ اس بدصورتی کو چھپانے کے لیے ہمیشہ چہرے پر نقاب ڈالے رکھتا اور اس کے پیرو کہتے کہ اس لیے نقاب ڈالے رہتا ہے کہ اس کے حسن کے جلال کی ناب اس لیے نقاب ڈالے رہتا ہے کہ اس کے حسن کے جلال کی ناب دیکھنے والے نہیں لا سکتے ۔ یہ بھی روایت ہے کہ یہ شعبدہ باز نھا اور منجملہ شعبدوں کے ایک یہ تھا کہ وہ ایک مصنوعی چاند ایک کنویں سے برآمد کرتا تھا جس کی بنا پر اسے سازندہ ماہ بھی کہتے تھے ۔ حلول اور تناسخ کا قائل تھا ۔ کبھی دعوی کرتا کہ ذات اللہی تھے ۔ حلول اور تناسخ کا قائل تھا ۔ کبھی دعوی کرتا کہ ذات اللہی

اور امین میں اقتدار حاصل نرنے کے نیے کشمکش اس دور کے سیاسی انتشار کی نشان دہی دری بی دور عمل انتشار کی نشان دہی دری کرنے ہیں۔ دوسری طرف بی دور عمل عمد عملسہ میں اسلامی علوم و فنون کی نرق کی سعراج کا رمانہ ہے اور اسی عمد میں مزدکی بابک کی مسلسل نغاوتوں" کا سلسلہ شروع وا اور بہ مشکل اس کا سدباب کیا گیا۔ یہ واقعت ۱۹۸۹ اور

#### (بمهلے مفحے کا بقید حاشید)

اس کی ذات میں موجود ہے۔ کبھی کہنا پہلے میں نے آدم کا جسم اختیار کیا ، پھر آوے کا اور اس کے بعد بکثرت اکابر کے جسم اختیار کرنا رہا ۔ آخر حلیفہ کے خلاف بغاوت کی اور جب مہدی کی فوج نے ہوں ، (۱۸۵ میں اس کا محاصرہ کیا ہو قلعہ بند ہوگیا ، اپنے انجام کا یقین ہونے پر اس نے قلعہ میں اپنے اہل و عیال کو زہر دیا اور پھر ان کی لاشوں کو ساز و سامان کے ساتھ جلا دیا اور پھر خود بھی اسی آگ میں جل کر ہلاک ہوا۔ اس نے آبیشگوئی کی بھی کہ وہ دوہارہ ایک بوڑھے انسان کی شکل میں جنم لے گا جو ایک سرمئی جانور پر سوار ہوگا اور اس ظہور کے بعد وہ اپنے ایک سرمئی جانور پر سوار ہوگا اور اس ظہور کے بعد وہ اپنے کہروؤں کو دنیا کی سلطنت بخشے گا۔ اس کے بعض احمن پیرو کہم عرصہ تک اس کی یاوہ گوئی پر یقین کر کے اس کے عقاید پر کہم عرصہ تک اس کی یاوہ گوئی پر یقین کر کے اس کے عقاید پر فائم رہے لیکن پھر اس فرقہ کا خاتمہ ہوگیا ۔

(Beals O.B.D. P. 11 به حواله)

بابک مزدکی پہلی مرتبہ ۲۰۱۱ مطابق ۲۸۱۹ میں ظاہر ہوا۔ اس نے نہوت کا دعوی کیا۔ اس کے عقاید کی زیادہ تفصیلات کا پتہ نہیں چلتا لیکن جو کچھ معلوم ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ ایشیا کے جملہ معلوم مذاہب سے مختلف تھا۔ آذربیجان اور عراق میں اس کے ماننے والے خاصی تعداد میں پیدا ہوگئے۔ ہالآخر خلیفہ معتصم کے دور میں اسے خلیفہ کی سہاہ کے ہاتھوں شکست ہوئی اور اس کے ساٹھ ہزار آدمی مارے گئے۔ اگلے سال یعنی ۲۲۰ھ (۲۸۵ء) میں پھر معرکہ آرائی ہوئی مارے گئے۔ اگلے سال یعنی ۲۲۰ھ (۲۸۵ء) میں پھر معرکہ آرائی ہوئی

۳۸-۲۸۹ع کے درمبان پیش آئے ۔ خلیفہ مامون کے ابتدائی دور حکومت میں بعض سباسی شورشوں نے خاصی شدت اختبار کی اور ویسے بھی اس کا پورا عہد سباسی خلفشار میں گزرا اور آہستہ آہستہ ایرانی خاندانوں نے اپنی چھوٹی چھوٹی خود مختار آزاد ریاسنس قائم کر لیں

#### (پچھلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

اور ایک لاکھ آدمی مارے گئے یا گرفتار ہوئے ۔ اس کے بعد بابک قلعہ بند ہوگیا لیکن ۲۲۲ھ (۴۸۳۵) میں اسے خلیفہ کے سردار اشکر افشین کے سامنے ہتھیار ڈالنا پڑے ۔ افشین نے پہلے اس کے باتھ ہیر ابک ایک کر کے کٹوائے اور پھر تلوار سے سر اڑا دیا ۔ کہا جاتا ہے کہ ہیس سال کی مدت میں کم و بیش ڈھائی لاکھ بے گناہ مسلانوں کو اس نے قتل کیا تھا جس میں جوان ، بچے ، بوڑھے ، مرد ، عورتیں سب شامل نھے ۔

(Beal p. 16)

ڈاکٹر حسن اہراہیم کا بیان ہے اور بابک سے منسوب جو فرقہ تھا وہ خرمیہ بابکیہ تھا - اصلاً فرقہ خرمیہ کی بنیاد مزدک نے رکھی تھی اور یہ واقعہ کسری اول نوشیرواں کے باپ قباذ کے عہد کا ہے ۔ بابک نے خدائی کا دعوی کیا - بعض مؤرخین کا خیال ہے کہ بابک خرمی کا تعلق ابومسلم خراسانی کے خاندان سے تھا اور اس نے ابو مسلم خراسانی کا انتقام لینے کے لیے عباسیوں کے خلاف بغاوت کی تھی اور اس کی تحریک دراصل مقنع خراسانی اور راوندیہ تحریکوں کے سلسلے کی ایک کڑی تھی ۔ ڈاکٹر حسن ابراہیم نے الاخبار الطوال کے مصنف کے حوالہ سے لکھا ہے کہ ابو حنیقہ دینوری کا بیان ہے تد میرے نزدبک صحیح اور تحقیقی امر یہ ہے کہ بابک خرمی مطہر بن فاطمہ بنت ابومسلم خراسانی کی اولاد سے کہ بابک خرمی مطہر بن فاطمہ بنت ابومسلم خراسانی کی اولاد سے ناطمہ بنت ابومسلم خراسانی کی طرف منسوب ہے، فاطمہ خراسانی کی طرف منسوب ہے، فاطمہ خرسیہ کے ایک فاطعہ بنت ابومسلم خراسانی کی طرف منسوب ہے، فاطمہ خرسیہ کے ایک عان سردار جاریدان کا خادم تھا ، جب جاریدان کا انتقال ہوگیا نو

#### (گزشته صفحے کا بقیه حاشیه)

اس کی بیوی نے ہابک کو اس کا جانشین بنا دیا اور یہ دعوی کیا کہ جاریدان کی روح ہابک کے جسم میں حلول حر گئی ہے اور جاریدان کے پیروؤں کو ہابک کی اطاعت کی دعوت دی اور خود اس نے ہابک خرمی سے نکاح کر لیا ۔ مؤرخین کا بیان ہے کہ آذربیجان اور ایران کے درمیان جو شہر واقع ہیں وہ ایک زمانے میں مختلف مذاہب کا گہوارہ تھے ۔ اسی علاقہ میں زردشتبہ، مانویہ، مزد کید، ابومسلمیہ مذاہب اور فرقے سوجود تھے اور ان سب مذاہب کے معتقدات سے خرمیہ عقاید کی تخلیق ہوئی تھی ۔

خرمیہ فرقے کے بنیادی مقاصد میں ایک مقصد یہ تھا کہ مسابان عربوں سے مجوسی ایرانبوں کو حکومت و اقتدار منتقل کر دیا جائے۔ ڈاکٹر حسن ابراہیم نے مقدسی کی کتاب البدء والتاریخ کے حوالے سے لکھا ہے کہ خرمیہ کا مقصد یہ تھا کہ عرب مسلمانوں سے سلطنت چھین کر عجمیوں کو اس پر فائز کیا جائے ۔ بابک خرمی خود بھی دعوی کرتا تھا کہ جاریدان کی روح اس میں حلول کر گئی ہے اور اس کے بیرو کہتے تھے ، روح بابک ہم تجھ پر ایمان لائے جس طرح اس کے بیرو کہتے تھے ، روح بابک ہم تجھ پر ایمان لائے جس طرح منفق تھے اور تناسخ کے ماننے والے تھے۔ نظام الملک نے سیاست نامہ میں لکھا ہے کہ خرمیہ نے تمام مذہبی فرائض مثلاً نماز ، روزہ ، میں لکھا ہے کہ خرمیہ نے تمام مذہبی فرائض مثلاً نماز ، روزہ ، حج ، زکواہ کو ترک کر دیا تھا اور شراب کو اپنے لیے حلال کر لیا تھا ، عرمات کو جائز اور عورتوں کو مشترک ملکیت سمجھتے نھے، نظام الملک کے خیال میں یہ عقائد مزدی ہیں ۔ بنیادی طور پر اس فرقے میں لذت کوشی کا عنصر غالب تھا اور ان کے معتقدات بھی اس کی تائید کرتے تھے ۔

بہ بات عجیب ہے کہ خلیفہ معتصم نے افشین کو بابک کا فتنہ ختم کرنے کے لیے مقرر کیا حالانکہ افشین جو بلاد ماوراءالنہر کے صوبہ بلاد اشروسہ سے تعلق رکھتا تھا خود اس میں شدید ملک عصبیت پائی جاتی تھی اور خود اس کا نصب العین اپنے علاقہ میں (بقیہ حاشیہ اگلے صفحے پر)

درسیان قائم ہوئیں ، علامہ اقبال نے ان حالات اور واقعاد، کا اشارہ

(پہیلے صفحے کا بقید حاشید)

عوسیت کا فروغ اور اپنی ایک خود نمنا، ریاست قائم کرنا تھا اس لیے وہ عصبیت کو ہوا دے کر نوگوں کو مسلمانوں اور دولت عباسید کے خلاف بھڑکاتا ، بلکہ اس کا خبال تھا کہ بابک اور مازیار کے ذریعہ سے مجوسیت کو فروغ ہو سکتا ہے ۔ مؤرخین لکھتے ہیں کہ اس کے گھر میں بس موجود تھے اور زنادفہ کی کتابیں بھی اس کے بھاں موجود تھیں ۔ وہ گلا گھودئ کر سارے جانے والے جانور کا گونت جائز سمجھتا نھا بلکہ کہا تھا کہ اس کا گوشہ دیعہ گوشت سے زیادہ لذیذ ہونا ہے ۔ وہ جب اپنی جاعت کے کسی فرد کو خط لکھتا ہو اس طرح شروع کرنا ''خداؤں کے خدا کی فرد کو خط لکھتا ہو اس طرح شروع کرنا ''خداؤں کے خدا کی فرد کو خط لکھتا ہو اس طرح شروع کرنا ''خداؤں کے خدا کی

معنصم نے افشین کے محاکمہ کے نیے ایک عبلس بلائی جس کا صدر وہ تھا ۔ اس نے اپنے عقائد اور سیاسی ریشہ دوالیوں کا اعتراف کیا ، چنانچہ اسے جیل میں ڈال دیا گیا اور وہیں اسے زہر دے دیاگا اور اس کی لاس کو جیل سے نکال کر سوئی پر لٹکایا گیا اور پھر ان ہتوں کے ساتھ جلا دیا گیا جو اس کے گھر سے برآمد ہوئے تھے ۔ یہ واقعہ ۔ ۲۲ ھکا ہے۔

ابو حنیفه الدینوری نے الاخبار الطوال (اردو ارجمه بهد منور ا مرکزی ترق اردو بورڈ لابور ۱۹۶۹ء: ص ۲۵ و بعد) میں بابک اور افشین کے معرکے کی پوری تفصیل لکھی ہے ۔ نظام الملک طوسی نے سیاست نامه میں اس طرح کی اور نحریکوں کا بھی ذکر کیا ہے اور وہ ان سب کو 'باطنی' کہتے ہیں (سیاست نامه ، اردو نرجمہ عد منور ، مجلس نرقی ادب ، ۱۹۹۱ ص ۲۰۲ و بعد)، اس سلسلے میں طوسی کا بیان دیکھیر :

"باطنی ہر زماے میں خروج کرتے رہے ہیں اور انھیں ہر زمانے میں ایک نہ ایک لقب حاصل رہا ہے ۔ ہر سبھر میں انھیں کسی دوسرے ہیں، انما سے پکارا جاتا ہے ، حاب و مصر میں انھیں اساعیلی کہتے ہیں، (بقیہ حاشیہ اگلے صفحے بر)

د کے یہ خال ظاہر کیا ہے کہ ابسے خارجی خلفشار ، انتشار ،

(جهلے صفحے کا بقید حاشیہ)

بغداد ، ماوراءالنہر اور غزنی میں انہیں قربطی کے نام سے باد کیا جاتا ہے ، کوفہ میں مبارکی مشہور ہیں ، بصرہ میں روادی و ہرقعی کہلاتے ہیں ، رہے میں خلقی اور ہاطئی ، گرگان میں عمرہ ، شام میں مبیضہ ، مغرب میں سعیدی ، لعساء و بحرین میں جنابی ، اصفہال میں ہاطنی ، و عللی ہذالقیاس ، یہ خود اپنے آپ کو 'تعلیمی' کہنے ہیں مگر ان کا مقصد اور ستہا بہر حال یہ رہا ہے کہ کسی طرح مسالنوں کو ختم کیا جائے۔ یہ لوگ دشمن اہل بیت رسول میں ، خلق خدا کی اعنت ہو ان ہر -

اس کے بعد نظام الملک طوسی نے ان میں سے بعض فرقوں کے کچھ وانعات بیاں کیے ہیں مثلاً اصفہان و آذربیجان میں خرمدینوں کے بارے میں لکھتے ہیں (سیاست نامہ محولہ بالا ص ۲۳۷):

"خرمدینوں نے جب بھی سر آٹھایا ہے باطنیوں نے ان کا سانھ دیا ہے اور ان کی تفویت کا باعث بنے ہیں کیونکہ دو نوں کے مذہب کی بنیاد ایک ہی ہے ۔ ۱۹۲ میں جب خلیفہ مہدی برسراقندار تھا گرگاں کے باشندوں نے جنھیں 'سرخ علم' کہتے ہیں خرمدینوں سے تعاون کیا اور کہا کہ ابومسلم زندہ ہے ہم ملک ضرور حاصل کریں گے . . . . ان کے یہاں حلال و حرام میں کوئی تفریق نہ تھی ، عورتیں باہم مباح تھیں۔۔''

لنظام الملک کے بقول ان کی تعداد ایک لاکھ تک بہنچ گئی ، ہارون نے ان کے خاتمہ کا حکم دیا ۔ اس کی تفصیل نظام الملک نے لکھی ہے ۔ ہاہک نے جتنے مسلمانوں کو قتل کیا یا گرایا ان کی صحیح تعداد کا تو ہتہ نہیں ، نظام الملک نے لکھا ہے (ایضا ص ۲۵۱) اس کا ایک جلاد گرفتار ہوا تو اس سے پوچھا گیا کہ تم نے کتنے آدمیوں کو قتل کیا ہے ۔ جواب دیا کہ باہک کے بہت سے جلاد تھے البنہ جو مسلمان میر بے ہاتھوں قتل ہوئے ہیں ان کی نعداد (بتبہ حاشیہ اگلے صفحے پر)

## افرانفری کے ماحول میں ایسے لوگ جو عابد و زاہد ہوتے ہیں ،

(پچھلے صفحے کا اقید حاسیہ)

جھتیں ہزار ہے۔ ظاہر ہے جو دوسرے جلادوں کے ہانھوں قتل ہوئے وہ ان میں شامل نہیں ہیں۔ نظام الملک کا قول ہے کہ معتصم کو تین فتوحات ایسی حاصل ہوئیں کو ان میں سے ہر ایک قوت اسلام کا باعث بنی : انک روم کی تسخیر ، دوم بابک کی شکست ہوم طبرستان میں مازیارگیر کی ہسپائی۔۔''

نظام الماک کے بیان کے مطابق خرمدینوں نے وائق باشہ (وفات ۲۰۲۶) کے زمانہ میں پھر سر اٹھایا اور فتنہ و فساد برہا کیا اور یہ سلسلہ . . سھ تک جاری رہا ۔ اس کے اثرات نظام الملک سے سے : (ایساً ص ۲۵۲)

''گھر ویران ہوگئے اور ہے حساب امراد قتل ہوئے۔ یہ فتنہگر بارہا مغلوب ہوئے اور بارہا حکومت کے خلاف سر اٹھایا کیر ۔ کوہسان ِ اصفہان میں باہ گاہیں بنا لیں ، کارواں لوٹتے رہے ، گؤں کے گاؤں ہرباد کر ڈالے ، جوان ، بوڑھا ، عورت ، بچہ غرض جو ہتھے چڑھا اڑا دیا ، تیس چالیس برس تک محشر بیا کیر رکھا ، کوئی اشکر ان کے مقابلہ کی باب یہ لا سکا۔ سب عاجز آ گئے کیونکہ انھوں نے وہاں مستحکم کمین گاہیں بنا لی تھی مگر آخرکار گرفتار ہوئے اور موت سے ہم کنار کر دیے گئے ۔ ان کے سروں کو اصفہان میں گھایا گیا ۔ اس فتح پر مسلمانوں نے خوشیاں منائیں ۔ فتح نامے لكهر ، ان كي حكايات عماماً تجارب الاسم ، تاريخ اصفهان اور احوال خلفائے عباس میں منقول ہیں ۔ خرمدینوں کے مذہب کا ضابطہ سے بے کہ وہ حرام کو حلال جانتے ہیں ، ہر ریاضت کو سعطل کر دیتے ہیں ، ترک شریعت کا حکم دیتے ہیں مثلاً نماز ، روزہ ، حج ، زکواہ ، وغیرہ ، شراب کو حلال اور لوگوں کے زن و مال کو مباح قرار دیتے ہیں ، ہر فریضہ سے کنارہ کشی ان کا کیش ہے۔ جب کبھی کوئی محفل منعقد کریں تو گفتگو کا آغاز یوں ہوتا ہے پہلے ابومسلم پر صلواہ و

(بقیہ حاشیہ اگلے صفحے ہر)

مسلس اننشار اور بداسی سے پہاہ کی تلاش میں برسکون فکر و تأمل میں در رحمان کا سہارا لیسے ہیں ۔ علامہ کے نزدیک زندگی کے بار ہے میں در رحمان فرون اوالی کے مسلمانوں کے اس انداز سے مختلف میلان ر کھما ہے جسے انھوں نے سامی کہا ہے اور حو آبستہ آہستہ ابک ایسے رجمان کی طرف مائل ہونا ہے جس در آریائی ٹھپہ لگا ہوا ہے اور جو بعول اوال وسیع القلب وجودیت (Pantheism) پر مسیع ہونا ہے ۔ اس مسلان کا ارتفا تدریج اور آہستہ آہسنہ ایران کی سامی آزادی نے مراحل کے متواری آگے بڑھتا نظر آیا ہے ۔

ہ ۔ دوسرا سبب اجس کا علامہ اقبال نے ذکر کیا ہے اسلامی عملہت پسندی کا پیدا کر دہ (Rationalism) تشکک کا مبلان ہے حس کا انتدائی اظہار ان کے بقول بشار ابن برد<sup>10</sup> کے اشعار میں ہونا

(بههلے صفحے کا بقید حاشید)

سلام بھیجتے ہیں ، پھر سہدی پر اور پھر ابومسلم کی لڑکی فاطمہ کے فرزلد فیروز پر جس کا نام 'کودک دانا' ہے جسے عربی میں ''الفتی العالم'' کہتے ہیں۔ اس سے پتہ چل جاتا ہے کہ اصل مذہب مزدک کیا ہے۔ خرمدینوں اور باطنیوں کے مابین ہمبشہ قرب رہا ہے۔ دونوں ہمیشہ خواہاں رہے ہیں کہ کسی طرح اس کو جڑ سے اکھاڑ پھینکیں۔ یہ ملحد اپنے آپ کو آل رسول کا عاشق ظاہر کر کے لوگوں کو پھانستے رہے ، لیکن جب کبھی قوت نصیب ہوئی کوشش کی کہ شریعت کا قلع قمع کر دیں۔ حقیقتا یہ دشمن ہوں گے جتنے یہ ہیں۔''

۱۰ ـ تاریخ الاسلام السیاسی ، جلد دوم ، ڈاکٹر حسن ابراہم ، قاہرہ ، اردو نرجمہ علم اللہ صدیقی ، مجلس ترق ادب لاہور ، ۱۹۹۹ء ، ص ۲۲۳ ـ

Development of Metaphysics in Persia P. 78-79. ۔ ہم اقبال نے Bashshar Ibn Burd لکھا ہے۔ آربری نے (بقید حاشید اکلے صفحے پر)

ج - یہ ایک اندعا ابرانی شاعر دھا جو آگ کو رہانی مانتا تھا اور ہر عبر ایرانی ادراز فکر سے متسر نھا - دوسری طرف عقلیت پسندی (Rationalism) کے رجہاں نے قدری طور ہر دالآخر عام کے ایک ایسے اعلی عقلی داخذ سے استفادہ کا سبلان پیدا کیا جن نا اظمار فشیری کے رسائل میں ہو۔ ہے ۔ اس پر ہم لے اسی کناب میں ایک اور مدم پر نفصیل سے بحث کی ہے ۔

### ( پہلے صفحے کا بقید حاشید)

بدار بن فرد لکھا ہے اور اس کی ناریخ وات مرے بتائی ہے۔ (میراث ایران مرجمہ عاید علی عابد، میراث ایران مرجمہ عاید علی عابد، علی ترق ادب لاہور ۱۹۹۲ صفحہ ہے۔ (سی صحبح ابن برد ہی ہے۔ کہا جانا ہے کہ واصل بن عظاء جو زنادقہ کی تردید کرنے والوں میں ایک عناز مقام رکھتا ہے اس نے بشار ابن برد کے سہ اشعار سے:

مؤرجبن کے بغول یہ شعر سن کر واصل بن عطاء کو بتین ہوگیا کہ بشار نقیتاً ملحد اور زندینی ہے اور اس نے اپنے معتقدین سے ہوچھا کہ اس اندھے ملحد کو جس نے اپنی دنیت ابو معاذ احیار کر رُدِن ہے ، کون قتل کرے گا؟ اگر دھوکے سے قتل کر دینا ان زندینیوں کا وطہرہ نہ ہوتا تو میں کسی شخص کو نہیج کر اس کے بستر پر ہی اس کا کام تمام کرا دیتا ۔ بشار بن برد نے واصل کی ہجو بھی نکھی ہے ۔ (مسلمانوں کی سیاسی تاریخ، خسن ابراہیم حسن ، اردو ترجمہ علیم اللہ صدیقی ، جلد دوم، ص ۱۳۳۲)۔

صاحب آغانی کا بیان ہے کہ دہدی جب بصرہ پہنچا تو اس نے بشار کو گرفہار کر نے زنادقہ کی سرکوبی کے افسر اعللی حمدویہ کے پاس بھیجا اور حکم دیا کہ اسے اتنا پٹوایا جائے کہ اس کا دم نکل جائے۔

ہ۔ مسلن نصرف کے فروع اکا دسرا سبب علامہ اقبال نے اور ہی موشکافیوں اور مختلف فصمی مسالک مثلاً حنفی ، شافعی اور الکی سما نے زہد حشک (Unemotional piety) اور حنابلہ کی الکی سما نے زہد حشک (Anthropomorphic) فحمہ نے جو آزادی فکر کی سختی ہے ردید کریا نہا ، صوفیانہ انداز فکر کو نقویت بہنچائی ۔ ان فقہا کا ردید کریا تھا ، صوفیانہ انداز فکر کو نقویت بہنچائی ۔ ان فقہا کا ردید کریا تھا ۔

م - چونها سبب اعلامہ کے نزدیک وہ سنہبی مباحثے اور مناظرے بھے جو مختلف عقیدوں کے علمبرداروں میں بونے اگرے نھے اور عامون نے جسکی سرپر ستی کی تھی۔ خاص طور پر اشاعرہ اور عقلیت (Rationalism) نے علمبرداروں کی بحثوں نے نع صوف یہ کہ مدہب کو مختلف فضہی حدود کا پابند بنا دیا بلکہ ایک ایسا رحمان بہدا کیا جس میں روح کو چھوٹے جھوٹے اختلافات اور ساحث سے داند تر ہونے کی تحریک ہوئی ۔

م - پانچواں سبب ۱۰ یہ نہا کہ مذہبی سغف اور شدت میں جو ابتدائے اسلام کا خاصہ تھا خاصی کمی واقع ہوگئی تھی اور اس کا سبب وہی عملیت پرستی (Rationalism) کا میلان تھا جو عباسہوں کے دور میں پیدا ہوا - دوسرے یہ کہ اس دور میں مسلمانوں کے پاس دولت کی افراط ہوئی جس نے مذہبی امور میں لا پروائی اور بے اعتبائی اور اخلاق اعتبار سے زوال اور پستی پیدا کی جو بالخصوص معاشرہ کے اعلی طبقات میں نظر آتی ہے -

ہ ۔ چھٹا سبب ال یہ تھا کہ صوفیا کے سامنے عیسائیوں کی رندگی کا ایک عملی محونہ نھا ۔ علامہ اقبال نے وضاحت کی ہے کہ

Development of Metaphysics in Persia P. 79 - 17

ے و ۔ ایضاً ص وے ۔

برر - ايضاً

۱۹ ـ ايضاً ص ۸۰ ـ

عسائیوں کے مذہبی عائد نے ساید اتنا اثر نہ ڈالا جننا عیسائی واہبوں کے طرز زادگی نے انھیں سائر کیا ۔۔ چنانچہ دور اول کے صوفیا کے بہان ترک دنیا کا جو رححان نظر آنا ہے وہ ان عیسائی راہبوں کے کبہ نرک دنیا کے مسلک کا پرزو معلوم ہونا ہے۔ ان علامہ کے نزدیک یہ رجحان روح اسلام کے قطعی منافی ہے۔ ان اساروں کے بعد علامہ فرساتے ہیں کہ نصوف کے فروغ کا دراصل یہ ہس،مظر اور ماحول تھا اور حزر اسباب اور قودوں کا ذکر کما گیا ، ان کے مجموعی تأثرات اور عمل نے صوفیانہ خیالات کے پیدا ہونے اور ان کو فروغ دینے میں نمایاں حصہ لیا۔ اگر ہم ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیش نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیش نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیش نظر رکھیں کہ وہ وحدت ایرانی ذہن کی اس خصوصیت دو دیش نظر رکھیں کہ وہ وحدت جو بیان ہوئے دصوف کے آغاز و ارتقا کا مسئلہ سمجھ میں آ جاتا حو بیان ہوئے دصوف کے آغاز و ارتقا کا مسئلہ سمجھ میں آ

اس مرحلہ پر علامہ اقبال نوفلاطونیت کہ نوفلاطونیت کے آغاز و ارتقا کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ نوفلاطونیت کے آغاز سے بہلے اسی قسم کے حالات تھے جن سے اسی قسم کے نتایج پیدا ہوئے۔ وحشی حملہ آوروں کی مسلسل تاخت و تاراج نے محلات کے شہنشاہوں (Emperors of the Palace) کو خیموں کے شہنشاہوں (Emperors of the Camp) میں بدل دیا یعنی ان کی شہنساہوں (Emperors of the Camp) میں بدل دیا یعنی ان کی زندگی جو عش و عشرت اور محلات کی مسحور کن فضا سے معمور تھی اس کی بجائے انھیں مسلسل جنگ و جدل، غارت گری اور تباہی کا ساسنا کرنا پڑا۔ خاص طور پر تیسری صدی میں یہ صورت کی ساسنا کرنا پڑا۔ خاص طور پر تیسری صدی میں یہ صورت کی ساسی انتشار کا پیش آئی۔ بطلینوس (Plotinus) کا ایک بیان علامہ اقبال نے نقل کیا ہے جس میں وہ اپنے مکانیب میں اپنے دور کے سیاسی انتشار کا ذکر کرنا ہے۔ اسکندریہ میں اسے گرد و پیش یہ نظر آتا تھا کہ

<sup>.</sup> ٢ - ايضاً ص ٨٠ -

اوک مدہب کے معاملے میں ایک حد تک لاہروا ہوگئے تھے۔ روم میں بھی اس نے زندگی کے بارے میں سنجیدہ نظرید کی جگہ اخلاق روال کے آثار پائے جو خاص طور پر سوسائٹی کے اعلیٰ طبقے کی جذیب میں نظر آنے نھے۔ ایک طرف معلمین اخلاق کی حدود و سختی تھی اور دوسری طرف حضرت عسلی کے پیرو بھے جو سزا اور عقوبت سے نے نباز ہو نر امن اور محبت کا پیغام پھلا رہے تھے جس سے لوگوں میں زندگی کے بارے میں ایک نئے انداز سے سوچنے کا رجعان پیدا ہو رہا نھا۔ ان تمام حالات کو علامہ اقدال ان حالات سے بہت ماثل یائے ہیں جو تصوف کے فروغ اور اس کے مسلک کے حین کے وقت دنیائے اسلام کو درپیش نھے ، علامہ فرمانے ہیں یا اس کے سلک کے حین کے وقت دنیائے اسلام کو درپیش نھے ، علامہ فرمانے ہیں یا اس

"Such was principally the environment of Sufism, and it is to the combined action of the above conditions that we should look for the origin and development of Sufistic ideas. Given these conditions and the Persian mind with an almost innate tendency towards monoism, the whole phenomenon of the birth and growth of Sufism is explained."

اس کے بعد علامہ نوفلاطونیت اور عیسائیت کی کشمکش کا حوالہ دیے کر لکھتے ہیں کہ دوفلاطونیت کا نفوذ عوام اور غالب آنے والی وحشی اقوام میں نہ ہو سکا جو خود عبسائیت کی طرف مائل ہوگئے ۔ آگے چل کر لکھتے ہیں :"

"In Persia the influence of culture-contacts and cross fertilization of ideas created in certain minds a vague desire to realise a similar restatement of Islam, which gradually assimilated Charistian ideas as well as Christian Gnostic speculation, and found a firm foundation in the

Development of Metaphysics in Persia op. cit. p. 80 - ۲۱

Quran. The flower of the Greek thought faded away before the breath of Christianity; but the burning simoom of Ibn Taimiyya's invective could not touch the freshness of the Persian rose. The one was completely swept away by the flood of barbarian invasions; the other unaffected by the Tartar revolution, still holds its own

علامہ اقبال کی بحث میں آنے والے مباحث سے تھوڑی دیر قطع نظر سر کے یہاں صرف اس یارہ کے مندرجات پر نظر ڈالتے چلیں ، علامہ اقبال کے تجزبہ کے مطابق ایران کے خاص مزاج اور ماحول میں اور ان سبنسی ، ساحی اور تہذبی حالات کے رد عمل کے نتیجہ میں جو اس عہد کے ایران میں سوجود سے بعض اذبان میں اسلام کی انوضیح نو (Restatement) کا جذبہ نیدا ہوا جس میں آہستہ عسائیت کے نظربات اور عیمائیوں کی راہبانہ فکر شامل ہوئی گئی اور اس کے لیے قرآن حکیم میں بفول اقبال ایک مضبوط اساس دریافت کر لی گئی ۔

بعث کا یہ حصہ نہایت اہم ہے کہ وہ بنباد جسے انبال نے خود نصوف کی مضبوط بنباد کہا ہے ، قرآن میں کس طرح دریافت ہوئی ۔ بعض اکبر صوفیا نے واضح طور پر لکھا ہے اور اس پر ان کا عمل بھی ساہد ہے کہ اسلامی تصوف کے بنیادی ،اخذات قرآن ، حدیث ، صحابہ م اور نابعین کی زندگی اور متعدمین صوفیائے اسلام کی تعلمات و ارشادات ہیں ۔ ان کے نزدیک صوفی اور غیر صوفی کی تمیز کی بنیاد خود قرآن حکم میں سوجود ہے ۔ ابو نصر عبداللہ بن علی السراج الطوسی (وقات رجب ۱۳۵۸هم) کی کناب اللمع ت کے بعض اقتباسات اور دعض دیگر حوالے اس سلسلے میں بیش کیے جا سکتے ہیں ۔

اس سلسلم میں دو اور باتیں محث طلب ہیں ، تصوف کو

Edited by R. A Nicholson p. 12 - vr

ساسی ذہن کے خلاف آریائی ذہن کا ردعمل کہنا بہت ۔ور کی بات ہے ۔ صاف اور سبدھی بات یہ ہے کہ مفتوح میں فانخ کے خلاف ہمبشہ غم و غصہ اور حمارت و نفرت کے جذبات باقی رہیر ہیں. سوائے ا س کے کہ فاخ کے اثر و اقتدار کا نفوذ ابسا سدید اور طویل ہو د، معتوح قوم کی اصلبت بالکل پردهٔ حفا میں چلی جائے۔ ان کی زبان ، تہذیب و معاشرت اور رسم و رواج فاع کی یلعار کے سامنے خس و خاشاک کی طرح بهم جائیں ۔ ایسی صورت کسی فدر برصغیر یاک و ہند میں آریوں کی یلغار سے پیش آئی جمہوں نے سالی ہند کی حد کے یلغار سے ماقبل غیر آریائی اقوام کے عماصر کو نقریباً فنا کو دیا اور اس کے خلاف اگر مذافعت باقی رہی نو صرف جنوبی سندوستان میں رہی اور آج تک قائم و باقی ہے۔ آریوں کی دیومالا میں بھی شالی سند اور دکن کی یہ کشمکش جاری و ماقی عطر آتی ہے ۔ لنکا را کششوں کا دیس ہے ۔ راون لنکا سے رام چندر ی شریک حیات سیتا کو اغوا کرنے آنا ہے اور پھر رام چندر کا اسکر سنومان کی مدد سے سیتا کی بازیافت میں کامیاب ہونا ہے۔ آج بیسویں صدی تک بھارت میں جنوبی ریاستوں سے اس آویر**ش** کا سلسلہ جاری ہے۔

قدرتی طور پر ایران میں بھی یہ صورت حال پیدا ہوئی ۔ دراصل ایرانبوں نے کبھی اور کسی زمانہ میں بھی ایران پر عمر ایرانیوں کے تسلط اور اثر کو فبول نہیں کیا ۔ چنانچہ سکندر کی یورش ہو یا عربوں کی فتح ان کا رد عمل یہ رہا ہے:

ز شیر شتر خوردن و سوسار عرب را مجائے رسید است کار کد تخت کہاں را کند آرزو تفو ہے چرخ گرداں تفو

اس لیے بنبادی طور پر یہ مسئلہ سیاسی نوعیت کا ہے اور کبھی اس نے مذہبی ابادہ ہنا ہے نو محض اس لیے کہ عوام کا بڑا طبقہ ، جو سذہب سے زیادہ وابسہ ہوتا ہے ، اس قسم کی خالص سیاسی اور سکم تحریکوں کو مذہبی جوش و حروش کے سانھ اختبار کر سکم چناہے سظام الملک طوسی ہے جو نفصیل دی ہے کہ مختلف ملکوں اور علاقوں اور مختلف زمانوں میں مختلف ناموں سے جو فرنے بیدا ہوئے ان سب کا مقصد ایک ہی سے ا

ایران میں زندیقبت کے بھیلنے کے اسباب جو مؤرخین نے لکھے ہیں ان میں اسک یہ ہے کہ یہ مذہب زردشتیت اور نصرانبت کے بین بین بین بھا اور بعض باتیں مسلمانوں کی بھی ان میں نظر آتی میں ۔ مذلا کہا جاما ہے کہ مانوی با زندبقی بھی رات دن سی خربی مرببہ بماز پڑھتے نھے اور بماز سے بہلے وضو بھی کرنے بھے۔

یہ بات سمجھنا ،شکل ہے کہ ایک طرف تو بصوف کو ایسی تعلیات پر مبنی بتایا جانا ہے جو گوشہ نشینی، عزلت گزینی ، تنہائی پسندی ، درک دنیا اور درک علائن کی دعوت دیتی ہیں اور دوسری طرف صوفیانہ نعلیات کو ان غیر اسلامی تحریکات کے زیر اثر پروان چڑھنے کا دعوی کیا جائے جو خالص سیاسی اور ملکی نھیں۔

معلوم ہونا ہے کہ مسلمان حکمرانوں اور خلفائے وقت نے ان فتنوں کی سرکوبی کی پوری کوشش کی ۔ اس کا اندازہ اس وصیت ، سے کیا جا سکتا ہے جو خلیفہ سہدی نے اپنے بہٹے سوسی کو ، جو بعد میں ہادی کے لقب سے عباسی خلیفہ ہوا ، کی نھی ۔ طبری نے اس وصیت کو یوں لکھا ہے :

''میں ہے بیٹے جب تم خلافت پر فائز ہو او اس فرقے یعنی مانی کے پیروؤں کو صفحہ' ہستی سے مثالنے میں کوئی دقیقہ

اثها نه رَ لهنا كيونكه يه فرقه پهلے دو لوگوں كو اجهى باتوں کی دعوت دینا ہے اور کہتا ہے کہ بری بانوں سے پرسیز کرو ، دنیا سے بے رغبتی اختیار کرو اور آحات کے لیے نبک عمل کرو ۔ پھر ان سے کہا ہے گوشت کھانا حرام ہے اور پاک یانی کو چھونا نک حرام ہے اور کاڑوں سکوڑوں کو ہلاک کرنا بہت بڑا باب ہے۔ اس کے بعد لوگوں کو دو خداؤں یعنی یزداں اور اہر من کی طرف راغب کرتا ہے۔ پھر اس کے بعد اس فرقہ کے سرغنہ بہنوں اور بیٹبوں سے نکاح جائز کر دینے ہیں ۔ پیشاب سے غسل کرنا روا قرار دینر ہیں اور مجوں کا راستوں سے اغوا کر لبنا جائز سمجھنے ہیں اور اس کا مقصد یہ بیان کرتے ہیں کہ بجین ہی سے ظلمت کی گمراہی سے دورکی طرف مجوں کو لیے جائیں۔ اس لبر اس فرفہ کا سر کجلنے کے لیے ڈنڈا ہاتھ میں لینا اور تلوار میان سے نکالنا اور ان کا استیصال کر کے خدائے وحدہ لاشریک کا قرب حاصل کرنا ۔ میں نے تمھارے دادا حضرت عباس<sup>رخ</sup> کو خواب میں دیکھا کہ انہوں نے دو تلواریں مسری کمر میں لٹکا دیں اور محمے حکم دیا کہ ان دو خدا کے ماننے والوں کو موت کےگھاٹ اتار دو ۔''''

ایسی صورت میں نصوف اسلامی کا ماخد غیر اسلامی افکار کو قرار دینا دشوار ہے۔ اگر بعض صوفیا کے اعال و اذکار میں بعض جبزیں ایسی نظر آتی ہیں جن سے مماثل اعال و اذکار دوسرے مذاہب اور فرقوں میں بھی ملتے ہیں تو لازمی طور پر ان کو ایک دوسرے سے ماخوذ قرار نہیں دے سکتے۔ کم از کم بنیادی طور پر کوئی ایسا عقیدہ جو اسلام کے بنیادی عقائد توحید و رسالت، صریح نص قرآن، حدیث اور سنت رسول اللہ م کے خلاف ہو کسی تصوف یا صوف کے

سم ، مسلانوں کی سیاسی تاریخ ص . ۲۰۰ ، بحوالہ طبری جلد . ۱ ص ۲۰۰ ء

افکار یا اعال کا جزو نہیں ، اسے ساق و ساق میں دیکھنے کی صرورت ہے۔ ہم نے بشار بن برد کے جند اسعار نقل کیے ہیں جن میں وہ سیمان کو آگ سے اور آدم کو خاک سے بنائے جانے کی دلیل پر سمان کی آدم بر ترجیع ثابت کرنا چاہتا ہے۔ یہ کوئی نئی دلیل نہیں ، سیطان نے خود یہی کہا تھا ، فرآن حکیم میں ارشاد ہے:

"اور ہم نے تم کو بیدا کیا ، بھر ہم نے ہی تمھاری صورت بنائی ، بھر ہم نے فرشتوں سے فرمایا کہ آدم کو سجدہ کرو ، سو سب نے سجدہ کیا ، بجز ابلیس کے ، وہ سجدہ کرنے والوں میں شامل نہ ہوا ۔ (حق تعاللٰی نے) فرمایا دو جو سجدہ ہیں کر دا ، تجھ کو اس سے کون امر مانع ہے جبکہ میں نجھ کو حکم دے چکا۔ کہنے لگا میں اس سے بہتر بوں ۔ آپ نے مجھ کو آگ سے پیدا کیا ہے اور اس کو بوں ۔ آپ نے خاک سے بیدا کیا ہے اور اس کو آپ نے خاک سے بیدا کیا ہے اور اس کو آپ نے خاک سے بیدا کیا ہے اور اس کو

بعض صوفیا کے یہاں ابلیس کے متعلق بیشک ایسے خیالات ملتے ہیں جو مسرف کسی خصوصیت کی علامت کے طور پر یا محض ایک محصوص شوخ انداز بیان کے طور پر آئے ہیں ، مثلاً خود علامہ اقبال کے یہ اسعار دیکھیے:

اسے صبح ِ ازل انکار کی جرأت ہوئی کیونکر مجھے معلوم کیا وہ رازداں نیرا ہے یا میراہ،

اور وہ نظم جس ک عنوان ہے جبریل و اہلیس<sup>17</sup> ، اس کا آخری بند :

۲۵ - بال جبريل ص ۲ -

٢٦ - ايضاً ص ١٩٨ -

ہے مہی حرأت ہے مشت خاک میں **ذو**ق تہو معرے فدنے جامہ عفل و خرد کا تار و مو

دیکھتا ہے نو فقط ساحل سے روم خبر و شر دون طوفاں کے طانچے کھا رہا ہے؟ میں کہ نوا

خضر بھی، ہے دستویہ، الماس بھی، ہے دستوہا میرے طوفان م سے، دریا بددریا، جو بد حو

کھر کسھی خلوت منسر ہو تو ہوجہ اللہ سے قصہ ٔ آدم دو رنگین کو گبا کس کا لہو

میں کھٹکنا ہوں دل یزداں میں کانٹے کی طرح تو انسے ہو ، اللہ ہو ، اللہ ہو ، اللہ ہو

اس میں طنز و استہزا نہیں ایک شوخی شاعرانہ انداز بیان کی ہے ورنہ ظاہر ہے اقبال حضرت خضر اور حضرت الیاس کے بارے میں ایک دست و پا اور ابلیس کے بارے میں یہ نہ کہتے ، آئندہ ابواب میں اسی اجال کی تفصیل پیش کی گئی ہے -

## فهرست ماخذات

#### پيثر گفتار

- . مكاتيب اقبال ، مرتبه شيخ عطاء الله حصه دوم ـ
  - ۲ ۔ ایضاً
  - ۳ ایسا
  - r ضرب كام ، علامه اقال ، طبع لابدو -
- The Development of Metaphysics in Persia, II Edition .. & Bazmi Iqbal, Lahore Carvan Press.
  - ٦ ـ ايضاً
  - ے ایضآ
  - ۸ ایضا
  - و ۔ ابضاً
  - . ١ .. انضآ
  - و ، النقرا
  - Beal's Oriental Biographical Dictionary 1 v
- ۲ ؛ تاریخ الاسلام السیاسی ، جلد دوم . ڈاکٹر حسن ابراہیم قاہرہ ، اردو ترجمہ علیم اللہ صدیقی مجلس ترقی ادب لاہور ۱۹۵۹ -
  - The Development of Metaphysics in Persia. 1 #
- ۱۵ ، Legacy of Persia ، اردو ترجمه مبرات ایران ، عابد علی عابد ، عبلس ترق ادب لاسور ، ۱۹۳۲ ء ۔
  - The Development of Metaphysics in Persia 17
    - ١٤ ايضاً -
    - ۱۸ ایضاً -
    - و و \_ أيضاً \_
    - . ۲ ـ ايضاً ـ
    - ۳۱ ۔ ایضاً ۔
    - ۲۰ ـ ايضاً -
    - R. A. Nicholson سراج ، مرتبه کتاب اللمع ، سراج ، مرتبه
      - ۲۳ ـ مسلمانوں كى سياسي ناريخ ، بحوالہ طبرى ـ
- ۲۵ بال جبریل ، اقبال ، طبع لاہور ، غلام علی اینڈ سنز ، طبع جنوری ،
  - ور \_ الضاً بربرو \_

باب اول نعمل اول تاریخ تصوف کا ایرانی اور بهندی پس منظر باب اول

### فصل اول

# تاریخ تصوف کا ایرانی اور ہندی پس منظر

مختلف اسلامی اور غیر اسلامی عناصر و اثرات نے جس طرح مسلمان صوفیا ، متصوفین اور حکم کے خیالات و افکار پر اثر ڈالا ہے اس کا اندازہ اسلامی نصوف کی ناریخ سے بخوبی ہو سکتا ہے ۔ رسول اکرم م، صحابه م اور تابعین م کی زندگی میں صفامے قلب ، سادگی ، نیکی ، فقر و قناعت ، استغنا و توکل ، ابثار ، عبادت و ریافیت ، ذکر و فکر کے بعض آثار سوجود ہیں جنھیں اسلامی مصوف کی بنیاد قرار دیا جا سکتا ہے لیکن اصطلاحی معنوں میں بہ صوفی نہ تھے اور نہ ان معنوں میں ان قصورات اور اعال و افکار کو تصوف کا نام دیا جا سکتا ہے۔ ابتدائی دور کے صوفیا میں حسن بصری (وفات ۱۱۰ه/۲۸ءع) اپنے ایک مکتوب میں لکھتے ہیں کہ انبہا اور پیغمبروں نے فقر اختیار کیا تھا اور خاص طور پر حضرت عیسی اور حضرت داؤد اس پر زور دیا ہے۔ حسن بصری م کے اس خیال کی تردید ابن سرین (وفات ۱۱۰ه/۲۸ع) نے ہی کر دی ہے جو خود اسی عہد سے تعلق رکھتے ہیں - انھوں نے لباس صوف پہننے کی مذمت کی ہے۔ اس سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ پہلی صدی ہجری تک تصوف کا اصطلاحی مسلک واضع اور متعین نہیں ہوا تھا اور اس لیے اس میں کسی غیر اسلامی یا خارجی عنصر یا اثر کے شامل ہونے کا سوال پیدا نہیں ہوتا ۔

در اصل افکار و سیاسیان ِ اسلامیه میں مبدیلی کا آغاز حلافت ِ راشده کے بعد شدید نظر آنا ہے ، بالحصوص معاویہ اور یزید کے دور سے بعنس رجعانات نہایں وانہج ہو حاتے ہیں ۔ اس کا ایک سبب بہ ہے ک، ۱٫۱٫۱۱۰حلافہ کو پہلے دمشق اور بعد ازاں بغداد مننفل کیا گیا اور یهان پهنج در عجمی خیالات ، افکار اور تهذیبی انرات آبسته آبسته خانص اسلامی عناصر کے سابھ شامل ہوئے گئے - 21 شخص جن كو صوفى كا لقب ديا گيا . أيو باشم عثان بن شارك كوفى (وفات نقریباً ۱۶۰ه/۲۵۶ع) ہیں اور بعض جابر بن حیان کوفی کو پہلا صوفی بتائے ہیں۔ ہرحال یہ دونوں کوفے سے تعلق رکھتے ہیں اور دونوں نے دوسری صدی ہجری کا زمانہ پایا ہے۔ اس کا یہ مطلب ہوا کہ تحریک تصوف کا پہلا مرکز کوفہ اور بصرہ تھا۔ اس کے بعد یہ تحریک دیگر بلاد اسلامی میں پہنچی اور خاص طور پر خراسان اس کا ایک اور اسم می کز قرار دایا یا اس کے بعد ہمیں صوفیوں کے نام اور آن کے ارسادات بکثرت ملنے لگتے ہیں: مثلاً ابو ہاشم کے ہی معاصرین میں ابراہم بن ادہم کا نام لیا جاتا ہے جنھیں بلخ کا شہزادہ بتایا گیا ہے اور جنھوں نے تخت و تاج چھوڑکر لباس فقر اختیار کیا ، جنگلوں اور ویرانوں میں ریاضت کی اور آخر کار حقیقت النہیہ کو دریافت کرنے میں کامیاب ہوگئے -ابراہم بن ادہم کی زندگی کے واقعات جس طرح عام طور پر صوفیوں نے بیان کیے ہیں . وہ گوتم بدھ کے حالات سے اس درجہ ملتے ہیں کہ بعض لوگوں کے نزدیک ان کی سخصیت کوئی حقیقت نہیں رکھتی اور گوم بدھ کا قصہ ہی ابراہم کے نام سے صوفیوں میں مشہور ہوگیا ہے۔ ممکن ہے اس قیاس میں کچھ صداقت بھی ہو کیونکہ ظہور اسلام سے قبل بلنح بدھ مذہب کا ایک اہم مرکز

A. J. Arbery, Sufism, p. 35 -1

Nicholson, Mystics of Islam, p. 17 -r

تھا اور گوتم بدھ کے حالات اور واقعات اور ان کی تعلیات اس علاقے میں عام طور پر پھیل چکی تھیں ۔ اس عہد سے تصوف کا مرکز ایران کی سرزمین قرار پانا ہے اور قابل ذکر صوفیوں میں ہمیں سب سے پہلے عبداللہ بن المبارک مروی (وفات ۱۸۱ م/292ع) كا نام ملتا ہے جنھوں نے ''كتاب الزہد'' كے نام سے ایک رسالہ یادگار چھوڑا ہے اور اس میں زہد کے متعلق مختلف احادیث جمع کی ہیں ۔ یہاں تک کوئی نئی بات نہیں کیونکہ زاہدانہ زندگی کی تلقین کے ماخذات خالص اسلامی بھی ہو سکتے ہیں۔ البتہ اس کے بعد ایک نئے دور کا آغاز ہوتا ہے اور ہمیں بشر بن حافی (وفات ۲۲۵م) ١٨٨ع) كا نام ملتا ہے - يہ پہلے صوفی ہيں جو كمہتے ہيں كم بدين لوگوں کی مذہت کی قطعاً پروا نہیں کرنا چاہیے ۔ اس رجعان کو فرقہ ملامتیہ کے خیالات اور افکار کا نفطہ آغاز قرار دیا جا سکتا ہے اور یہاں سے تصوف کا رخ نئے رجحانات کا حاسل نظر آتا ہے۔ مثلاً فضیل بن عیاض کوفی (وفات ۱۸۵ ه/۲۰۸ع) کا قول ہے کہ ''اگر تم یہ كہتے ہو كہ ممهى موت كا خوف ہے تو ميں اس كا يقين نہيں كر سكتا كيونك اگر في العقيقت تمهين موت كا خوف بهوتا تو تمهارے لیے کھانا پینا یا دنیا میں کسی اور شے کی طلب یا ملکیت اختیار کرنا ہے سود ہوتا اور اگر واقعی تمھیں موت کا خوف ہوتا تو نہ تم شادی کرتے اور نہ اولاد پیدا کرنے کی خواہش ہوتی ۔'' اس قول سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ اسلام نے جس طرح رہبانیت سے منع کیا تھا ، اللہ کی نعمتوں سے جس طرح بہرہ اندوز ہوسنے کی اجازت دی تھی ، عورت اور مرد کے تعلقات کو ایک ثقافتی اور اجتماعی زندگی کی بنیاد قرار دیا تھا اور انسان کو تسخس كائنات كے ليے مقرر كيا تھا ، ان ممام خيالات اور افكار كے خلاف عجمبوں کا رد عمل آہستہ آہستہ دوسری صدی ہجری کے اختتام یا تیسری صدی کے آغاز میں ظاہر ہونے لگا۔ اس کی تائید میں رابعہ بصری م (وفات ۱۸۵ ه/ ۱۸۵) کے افکار و اقوال پیش کیے جاسکتے

ہیں جنھوں نے یہ کہہ کر شادی کرنے سے انکار کر دبا تھا کہ اس رسم کی احنیاج ان کو ہو سکتی ہے جو کوئی خارجی وجود رکھتے ہوں اور میر ہے لیے ایسا کوئی وجود نہیں ، میرا وجود ختم ہو چکا ہوں ۔ میں خنا کی فرات میں قایم اور باق ہوں اور اسی کے سانے میں مقیم ہوں ۔ فرات میں قایم اور باق ہوں اور اسی کے سانے میں مقیم ہوں ۔ رابعہ بصری کا ایک اور قول نے ''اے خدا اگر میں تبری عبادت خوف دوزخ سے کروں دو مجھے دوزخ میں جلا اور اگر میں سیری عبادت جنت کی تمنا میں کروں تو مجھے جنت سے دور رکھ ۔ لیکن عبادت جنت کی تمنا میں کروں تو مجھے جنت سے دور رکھ ۔ لیکن عبادت رکھ میں تیری بندگی محض اور خالص تیر نے لیے کروں تو مجھے اپنے حسن ازلی و ابدی کے دددار سے محروم نہ رکھ ۔" اسلامی صوفیاء کے عقد میں بیری باندی کے دددار سے محروم نہ رکھ ۔" اسلامی صوفیاء کے عقد میں میں وابعہ بصری آمیزش بھی رابعہ بصری کی حسوب کی جانی ہے ۔

اس کے بعد نصوف کا مرکز بغداد منتقل ہوا ہے جو ابک مدت تک مسلمانوں کی علمی ، ادبی ، ثفافتی ، حکمانہ اور سیاسی سرگرمیوں کا ایک نہایت اہم مستفر رہا ہے ۔ خلفائے عباسبہ کے عہد میں بالخصوص بغداد میں ہندوستانی ، یونانی ، عربی اور عجمی خیالات و افکار کو ایک دوسرے پر عمل اور رد عمل کا موقع ملا فلسفہ یونان کی کتابوں کے تراجم اور نفسیروں نے حکمت اور فلسفے کے نئے دستان بہدا نہے ۔ چنانچہ تصوف نے بھی فلسفے کا موقع میں اور بختیار کیا ۔ اس کی بحت ایک دوسرے موضوع سے تعلق رکھتی روپ اختیار کیا ۔ اس کی بحت ایک دوسرے موضوع سے تعلق رکھتی و ماخذات کے تحت اس سے بحت کی گئی ہے ۔ یہاں ہمیں صرف آئی و ماخذات کے تحت اس سے بحت کی گئی ہے ۔ یہاں ہمیں صرف آئی ماخذ کا جائزہ لینا ہے جنھیں ''ابرانی مآخذ'' کے نحت شار کیا ماخذ کا جائزہ لینا ہے جنھیں ''ابرانی مآخذ'' کے نحت شار کیا خاسکتا ہے ۔ لیکن اس امر کی وصاحت ضروری ہے کہ کسی خاص ماخذ کا عقیدے کے معلق مآخذ کا قطعی فیصلہ نہایت دشوار ہے۔ بناگل خود ایرانی اثرات میں بعض ویدک اثرات ، ہندی اثرات ، مندی اثرات ، ہندی اثرات ، مندی اثرات ، مندی اثرات ، ہندی ، ہندی ، ہندی ، ہندی ، ہندی ،

گوتم بدھ کے الرات ، عیسائیت کے اثرات ، یونانی اثرات وغیرہ بھی شامل بین ۔ ایران میں اسلام پہنچنے سے پہلے ان عناصر کا عمل اور رد عمل صدیوں تک ہوتا رہا تھا ، اس لیے کسی نظریے کا نقطہ آغاز معلوم کرنا نہایت دشوار ہے ۔ یہاں صرف ایک باریخی جائزے پر اکتفاکی گئی ہے ۔

ایران کا قدیم ترین مفکر زردشتی مذہب کا بانی زردشت تھا جس کا عہد ۱۲۰۰ تا ۱۰۰۰ ق - م کے درمیان متعین کیا گیا ہے۔ زردشت کے نزدیک وجود دو ہیں : تعمیری اور تخریبی - مادہ کوئی وجود مطلق نہیں رکھتا بلکہ اہورا کی تخلیق ہے جو خود وجود مطلق ، خداوند یا اللہ ہے ، جو مکمل ، ازلی اور ابدی ، تغیر و زوال سے پاک ہے - جس نے زمین اور آسان کی تخلیق کی ہے - یہ وجود مطلق جب ظہور کرتا ہے نو اس کے دو رخ ہوتے ہیں : وجود مطلق جب ظہور کرتا ہے نو اس کے دو رخ ہوتے ہیں : ایک رخ دائمی، تعمیری ، نور ، حیات اور خبر ہے - دوسرا عارضی، تغیریی ، ظلمت ، موت اور شر ہے - یہ دونوں پہلو کائنات میں ہر جگہ عباں ہیں اور مادہ ان دونوں کا محمول (receptacle) ہے - اہورا کا ظہور اور وجود ان چھ صفات سے نائید حاصل کرتا ہے : ا

- (۱) و بهو منه یعنی عقل کل (Universal Intelligence) ۔
- Universal Soul or the) اثنا یعنی حیات یا روح کل (Right) -
- (۳) کھترا ویرا یعنی طاقت ربانی (Divine Power) یا منشائے کل یا مشبت ازلی (Universal Will) ۔
- (س) مادہ جو طاقت ربانی اور مشیت النہی کا محمول ہے اور جو کاٹنات کی شکل اختیار کرتا ہے۔

M.A. Shustry, Outlines of Islamic Oulture, Vol. II, pp. 345-46 - 7

ه) سور و تات یعنی مکان لا محدود یا وجود خیر (۵) (Boundless Space or Well-Being)

(٦) امرتات یعنی ربان لا انتها یا بقا (Endless Time or Immortality)

زردشت کے نزدیک انسان وجود مطلق کی ایک چھوٹی سی ممیل ہے (Microcosm of Universal Existence) اور اس میں مذكوره بالا چه صفات رباني يعني عقل ، روح ، اراده ، ماده ، زمان اور مکان قائم ہوتے ہیں۔ زردشت کے فلسفے کی دوئی پسندی ، حیر اور شرکی جنگ ، نور اور ظلمت کا تصادم اسلام کے عقیدہ توحید سے ہم آہنگ نہیں ہوئے با ایں ہمہ نور و ظلمت کی اصطلاحات مسلانوں کے بہاں بھی عام ہیں اور قرآن حکیم مبن بھی خدا کو آسانوں اور زمبنوں کا نور کہا گیا ہے۔ گناہ کو قلب کی سیاہی اور تاریکی سے تعبیر کیا گیا ہے اور ذکر اللہی سے اسے روشن کرنے پر صوفیوں نے بڑا زور دیا ہے۔ انسان وجود مطلق کی تمثیل ہے ، اس پر تو صوفیوں کے فلسفے کا پورا قلعہ سی تعمر ہوگیا ہے۔ اگرچہ یہ ممام عقائد صرف زردشت سے ماخوذ ترار نہیں دیے جا سکتے لیکن زردشت کے بعد کے ایرانی مفکرین کے وسیلے سے ان کا کچھ نہ کچھ اثر مسلمان صوفیوں تک ضرور پہنچا ہے ، چنانچہ زردشت کی تعلیات میں بعض عناصر ایسے موجود ہیں جن کی صدائے بازگشت صوفیاء کے بہاں صاف سنائی دیتی ہے۔ مثلاً اوستاکی یہ عبارت دیکھیے:

"زردشت اہورا مزدا کے حضور میں ہمیشہ نور مسلسل کے اکتساب کے لیے کوشاں رہا ۔ اس نے خدا سے کلام کیا اور کہا : تیرا سر ، ہاتھ ، پیر ، چہرہ اور زبان میری نظر میں ایسے ہی ہیں جیسے خود میرے اعضا ہیں ، اور تجھ میں بشر کے آثار ہیں ۔ مجھے اپنا ہاتھ دے تاکہ میں تیرا ہاتھ پکڑ

سکوں ، اور اہورا مزدا نے جواب دیا ، میں ایک روح ہوں ، میرا ہاتھ پکڑنا ممکن نہیں ۔''''

اسائے اللہی کے سلسلےمیں بھی اوستا میں زردشت اور اسو را مزدا کا ایک مکالمہ قابل غور ہے:

"اور زردشت نے سوال کیا کہ اللہا! مجھ پر اپنا وہ نام ظاہر کر جو سب سے بڑا ، سب سے بہتر ، سب سے مؤخر ، بدی کو ہلاک کرنے والا ، زخموں کو مندمل کرنے والا ہے ، جو بھوتوں اور انسانوں کے شرکو سب سے بہتر طریقے سے فنا کردا ہے ۔"

اور اس کے جواب میں اہورا مزدا اپنے بیس نام بتاتا ہے۔ یہ تمام اساء اہورا مزدا کے اسائے صفات ہیں ، اسم ذات گو ایک ہی ہے جسے اہورا کہا گیا ہے۔ زردشت نے شاید اسی قسم کا اسم معلوم کرنا چاہا تھا جسے صوفیوں نے اسم اعظم بتایا ہے ، اور ان اساء کے ورد و وظیفہ سے مختلف آلام اور معمائب دور کرنے کا جو رواج صوفیوں کے اوراد و وظائف میں ملتا ہے وہ بھی اس مکالمے میں جھلکتا ہے۔

اس کی وضاحت ہرمزدیاست (۱۰-۱۱) میں یوں کی گئی ہے:

"اے ؤردشت! اگر تو چاہتا ہے کہ دیوؤں اور انسانوں ،
یاتوؤں اور پائیر کوں ، ظالموں ، اندھوں اور ہروں ،
دو پیر والے خبیثوں، دو پیر والے اشمیغوں (Ashemaoghau)
اور چار ٹانگوں والے بھیڑیوں ، آن فوجوں سے جو بہت سے بھالوں سے مسلح ہو کر آتی ہیں ، سیدھے بھالے اور آٹھے ہوئے بھالے ، تباہی لانے والے بھالے اگر تو ان سب شرارتوں اور بھالے کے ناموں کا ورد ایذاؤں کو فنا کرنا چاہتا ہے تو میرے ان ناموں کا ورد

کیا کر ، بر روز اور ہر سب ۔''

ورب اللهی اور معبت کے بارے میں صوفیاء کے جو اقول اور عقائد ''غن اقرب الیہ من حبل الورید'' ، ''و ہو معکم الله للتم واته مما تعملون به بر''، ''ولا یستخفون من الله و ہو معہم'' انخن اقرب الیہ منکم ولکن لاتبصرون'' ، ''و اذا سألک عبادی عنی وائی قریب'' ، ''فاینها تولوا فتم وجہ الله'' کی تشریح اور تفسیر میں یبش کیے جاتے ہیں ، آن کی ابت جھلک بفول زردشت اس کلام ربانی میں ملتی ہے:

''اے زردست! میں خداوند اہورا مزدا اس سے بھی زبادہ قربب ہوں جس فدر یہ گوشت و پوست کی دنیا خیال کرسکی ے یا ان کے قول یا عمل میں آ سکتا ہے۔ میں اس سے بھی ردادہ فریب ہوں جس فدر ناک کانوں سے یا کان منہ سے ۔'' ریاسنا ہے۔)

اسی طرح یہ عقیدہ کہ مخلوق خالق کے حضور میں بے نقاب و بے حجاب پہنچ سکتی ہے ، گنھا میں اس طرح بیان ہوا ہے:

"ا نے خداوند ابهورامزدا! اے خیر اور اے عقل خیر! اگر تو واقعی ایسا ہے نو مجھے یہ نشانی عطا کر کہ حیات بدل جائے اور میں پھر ایک مرتبہ تیرے حضور میں تیری حمد و ثنا کرتا ، عبادت کرتا ، مسرت و انبساط سے لبریز حاضر ہو سکوں ۔"

زردشت کے بعض اور تمابل غور عقاید حسب ذیل ہیں:

۱ - گناہ کا جوہر آفراط اور تلت ہے، نیکی کا جوہر اعندال
ہے - (دىن کارد، کتاب ، باب ۵ - ۹) 
۲ - خالق نے تمام مخلوقات ترقی اور ارنقا کے لیر تخلیق کی

اور یہی اس کی منشا یا مشیت ہے۔ (داستان دینک ، باب سوم ، ۲۰۱) -

ہ۔ کچھ چیزیں ہیں جو تقدیر (جبر) سے ہوتی ہیں اور کچھ ہارے اپنے افعال پر منحصر ہیں۔

س ـ روح ازلی اور ابدی ہے (دین کارد ، باب پنجم ، ۳۰۱) ـ

ہ ۔ بد ترین خواہشات اس انسان کی ہیں جو دنیوی مال و منال کو سمیٹنا اور جمع کرنا 'خیر' سمجھتا ہے ۔ (دہن کارد ، سوم ، ۱۲۹)

لیکن اس سے یہ نتیجہ نکالنا غاط ہوگا کہ زردشت سے رہائیت یا ترک دنیا کی تعلیم دی ہے۔ اس کے برعکس اس کا نقطہ نظر نظر میت مشبت مسم کا ہے ، چنانچہ ''جہاد بالسیف'' کی تعلیم نہایت واضح الفاظ میں اس طرح دی گئی ہے:

ہ ۔ تم میں سے کوئی شخص کاذب کے قول یا امر کی اطاعت ند کر ہے کیونکہ وہ گھر ، قبیلے ، بستی اور ملک کو مصیبت اور ہلاکت کی طرف لے جاتا ہے ۔ ایسی صورت میں تم پر واجب ہے کہ ان کا مقابلہ ہتھیاروں سے کرو ۔ (گاتھا ، یاسنا ، باب ۲۱ – ۱۸)

زندگی کے اس عملی اور مثبت پہلو پر زردشت کی تعلیات میں اس قدر زور دیا گیا ہے کہ اگر مذاہب عالم کو اثبات حیات اور نفی حیات کرنے والے مذاہب میں نقسیم کیا جائے تو اثبات حیات کرنے والوں میں قدیم ترین اور نہایت اہم زردشتیت کو قرار دینا پڑے گا، کیونکہ اس بارے میں زردشت کی تعلیات نہایت واضع ، غیر مبہم اور مکرر ہیں کہ کسی شبہہ یا تاویل کی گنجائش واضع ، غیر مبہم اور مکرر ہیں کہ کسی شبہہ یا تاویل کی گنجائش خیمی رہتی اور اس طرح اس غلط فہمی کا ازالہ ہوجاتا ہے کہ مسلمان ضوفیاء کے بہاں نفی حیات کا مسلک ایرانی اثرات کا فتیجہ ہے۔

اس میں شبہ منہ نہیں کہ سانی کی تعلیات قطعاً نفی حیات کی تلقین کرتی ہیں لیکن ایران کا قدیم زردشنی سسلک اس سے مختلف ہے اور یہی حال خود صوفیاء کا ہے لہ ان میں سے بعض (مثلاً مولانا روم مرم) میں حیات کی جگہ اثبات حیات پر زور دیتے ہیں - برحال اس باب میں زردشت کی تعلیات کا خلاصہ یہ ہے:

- ے۔ (1) اے پاک پروردگار! اے مادی دنیا کے خالق! یہ بتا کہ وہ دوسری حگہ کون سی ہے جہاں زمین سب سے زیادہ مسرور رہتی ہے؟ اور خداوند اہورا مزدا نے جواب دیا اور کہا یہ وہ جگہ ہے جہاں ایک نیک بندہ ایک مکان بناتا ہے ، جس میں ایک پاری ہوتا ہے ، جس میں مویشی ہوتے ہیں ، بیوی ہوتی ہے ، بحے ہوتے ہیں اور جہاں اس کے بعد مویشیوں کی نسل بڑھتی رہتی ہے ، اور جہاں نیکی بڑھتی رہتی ہے ، اور جہاں نیکی بڑھتی رہتی ہے ، اور جہاں نیکی بڑھتی رہتی ہے ، جہاں کتے \* پروان چڑھتے رہتے ہیں ، ور زندگی بیوی فروغ پاتی رہتی ہے ، بچے بڑھتے رہتے ہیں اور زندگی بیوی فروغ پاتی رہتی ہے ، بچے بڑھتے رہتے ہیں اور زندگی کی ممام مسرتیں بڑھتی رہتی ہیں ۔ (وبندیداد)
- (ب) اے سپیۃ زردشتا! میں تجھے بتاتا ہوں کہ ایسا شخص جو بیوی رکھتا ہے ، اس سے بہتر ہے جو مجرد ہے ۔ وہ جو گرہستی ہے اس سے بہتر ہے جو گھر نہیں رکھتا ، اور وہ جس کے مجے ہیں اس سے بہتر ہے جو ان سے محروم ہے ۔ (ویندیداد)
- (ج) جو کھانا نہیں کھاتا ، اس میں اتنی طاقت کماں سے آ سکتی ہے کہ پاکبزہ زندگی گزارنے کی مشکلات سے عہدہ برآ ہو سکے ۔ اس میں ایسی طاقت کماں سے آ سکتی

<sup>\* ۔</sup> کنا زردشت کے مذہب میں ایک مقدس جانور ہے ۔ اسے مارنے کی وہی سزا ہے جو انسان کے قاتل کی ہے ۔

ہے کہ وہ کھیتی باؤی کر سکے .. اس میں اتنی طاقت کھال سے آئے گی کہ بچے پیدا کوے ۔
(ویندیداد ، فرگرد س ، ج ، سے ۳۳-۳۳)

(د) افسوس ایسی زمین پر جو ایک مدت تک تخم ریزی کے لیے ڈالے ہوئے ببج سے محروم رہے اور کسی کاشنکار کی منتظر ہو۔ اس کی مثال ایک ایسی خوبصورت دوشیزہ کی سی ہے جو مدت سے ادلاد سے محروم ہو اور جسے ایک اچھا شوہر درکار ہو۔

(ویندیدان، فرگرد م، ج، ۳-۲۸)

(ه) اور دو آدمیوں میں سے وہ جوگوشت سے سیر ہو جاتا ہے روعقل خیر'' کے حصول سے اس کے مقابلے میں قریب نر ہوتا ہے جو اس سے محروم رہا ہو ، کیونکہ آخرالذکر بالکل مردوں کی طرح ہے۔ (ویندیداد)

ان آخری چند اقتباسات سے واضح ہو جاتا ہے کہ زردست کی تعلیات بڑی مثبت قسم کی ہیں۔ ان میں رہبانیت ، ترک دنیا ، تجرد ، فاقہ ، ترک حیوانات اور اس قسم کے اعبال کی مذبت کی گئی ہے۔ چنانچہ زردشت کے نزدیک روزہ قطعاً مستحسن نہیں ہے ، بلکہ ایک گناہ ہے کہ انسان کو کمزور کر دیتا ہے۔ زردشت کے نزدیک تخلیق عالم کا مقصد ترقی اور ارتقا ہے اور وہ تمام اعبال و افکار ، رجعانات اور خیالات جو اثبات حیات میں ممد و معاون ثابت ہوئے ہیں ، پسندیدہ اور وہ میلانات جو نفی حیات کی طرف لے جانے والے ہیں ، ناپسندیدہ ہیں۔ یہ بنیادی فرق ہے جو زردشت کے فلسفے والے ہیں ، ناپسندیدہ ہیں۔ یہ بنیادی فرق ہے جو زردشت کے فلسفے اور بعد کے ایرانی تصوف میں پایا جاتا ہے۔ اس لیے یقین کے ساتھ اور بعد کے ایرانی تصوف کے ان عناصر کا تعلق ایران کے اس فدیم مذہب اور اس کے فلسفے سے بالکل نہیں ہے۔ صفاے قلب اور

پاکیزگی پر جو زور دیا گیا ہے وہ زردشتی مدہب سے مخصوص نہیں بلکہ تمام مذاہب اور حکانہ افکار میں ان کی جھلک ہائی جاتی ہے ، اگرچہ اس کے حصول کے ذرایع اور نتائج مختلف ہیں۔ یہاں ایک امر اور قابل لحاظ ہے اور وہ یہ کہ زردستی یا ایرانی مذہب اور افکار کا اثر عربوں پر ظہور اسلام سے قبل ہی پر چکا تھا ، چنانچہ عصر حاضر کا ایک مؤرخ لکھنا ہے :

''ہارے پاس اس ادکان کی ناریخی شہادتیں سوجود ہیں کہ ایرانی اور سامی نظربات میں ربط و ارنباط کم از کم آٹھوبی صدی قبل سیح میں شروع ہو چکا نھا کبونکہ ہمیں معلوم ہے کہ ساریا کی فتح کے بعد جب اسیری فرمانروا سارگون (Sargon) نے بنی اسرائیل کو قید کیا تو اس نے جت سے یہودبوں کو میڈیا کے سہروں میں بھیج دیا ۔''"

آٹھوبی صدی فبل مسیح کا زہانہ ہمیں زردشت کے زمانے سے بہت فریب لے جاتا ہے اور اس طرح یہی دور ایرانی اثرات کے سامی مالک میں نفوذ کا آغاز قرار پاتا ہے۔

زردشت کے بعد ایران کا دوسرا قابل ذکر حکیم ارساک نھا جو عہد ساسانی کے ابتدائی دور سے تعلق رکھتا ہے۔ اس کے افکار کا اسم نرین جزء زمان دائمی (Eternal Time) کی بحث ہے جسے اس نے زروان کا نام دیا ہے۔ یہ لفظ اوستا میں بھی موجود ہے۔ لیکن وہاں اسے کوئی خاص اہمیت نہیں دی گئی ہے ، البتہ سویتا سوترا اوپنشد (۱:۱) میں اس کا حوالہ ملتا ہے: ''کچھ اہل دانش جو دھوکے میں ہیں ، فطرت کا ذکر کرتے ہیں اور کچھ زمان کے بین وقت کو ہر چبز کا سبب بتاتے ہیں۔' اور بھگوت گیتا میں یعنی وقت کو ہر چبز کا سبب بتاتے ہیں۔' اور بھگوت گیتا میں

Z. A. Ragozin, Media, p. 157 - 7

M. A. Shustry, op. cit., Vol. II, p. 348

(ب : ۲۰) ایک جگہ لکھا ہے: ''مبی زمانہ ہوں ، دنیا کو ناراج کرنا ہوا ، زمین پر اس لیے ظاہر کیا گیا کہ انسانیت کو قتل نروں ۔' کائنات میں زمانے کی اہمیت کا احساس عرب میں بھی قبل ظہور اسلام موجود تھا اور قرآن حکیم میں بھی مذکور ہے لیکن اس کے نیے ہارے پاس کوئی یقینی شہادت نہیں ہے کہ یہ سب ارساک کی تعلیات کے دور رس اثرات ہیں ۔ اگرچہ ایک رمانہ ایسا تھا دہ ارساک کی نعلیات ایران ، ہندوستاں اور شام تک پھیل گئی نہیں ۔

ابن دبسان یا باردیسانیس اس دور کا ایک اور اسم ایرانی سنکر ہے ۔ اس کے نزدیک کائنات وجود مطلق (Supreme Being) یا خداوند کی مظہر تجلیات ہے۔\* ابن دیسان کا اصلی وطن ادیسا تھا اور اس کی ولادت سم رع میں ہوئی اور غالباً اسی زمانے میں جب عیسائیت ہماں پہنچی تو وہ عیسائی ہوگیا ۔ ماردیسان کے افکار کا خلاص، یہ ہے کہ عالم پانچ entities یا اشیاء اواین (primordeal clements) سے بنا ہے: آگ ، پانی ، ہوا ، نور اور ظامت ۔ ان میں سے ہر عنصر تخلیق عالم سے پہلے اپنے اپنے علاقے یا حدود میں نھا ۔ کسی حادثے یا اتفاق سے ان میں تصادم ہوا اور تاریکی طبقہ \* اسفل سے جھپٹے کر نور میں شامل ہوگئی - باردبسان کے عقیدے کے مطابق حضرت مسیح کی تخلیق اسی لیے ہوئی کہ وہ تاریکی اور نورکی اس آمیزش کو دور کریں ۔ چنانچہ مذہب کا مقصد یہ ہے کہ یہ آ، یزش اور آویزش پڑھنے نہ پائے ۔ موت اور زندگی کی کشمکش میں آہستہ آہستہ یہ عناصر الگ ہو رہے ہیں۔ باردیسان کے افکار کی بازگشت مانی کے بہاں ملتی ہے جو بلاشبہ ایران کے عظیم مفکرین میں ہے۔ مانی کی ولادت ۲۱۵ عمیں ہوئی - وہ یونانی ادب ،

Process of emanation from the Supreme Being - \*
Burkitt, The Religion of the Manichees, p. 80 - A

فلسنه ، موسیقی ، مصوری ، فلکیات اور طب کا ماہر تھا ۔ اس کے عقاید میں زودشت ، یونانی حکما و اور عیسائیت کے بعض عناصر اس طرح کھلے ملے نظر آئے ہیں کہ بعض لوگ اس کے مذہب کو زردست کی بازگشت اور بعض عیسائیت کی ہی ایک شکل قرار دیتے ہیں۔ مانی کے نزدیک مادہ اور روح ایک دوسرے کی ضد ہیں اور دونوں کا وجود الک الگ ہے ۔ عالم محسوسات نور اور ظلمت کے امتزاج سے پیدا ہوا ہے۔ یہ دوروں عناصر الگ ایک ہیں ۔ نور اعللی و برتر اور ظلمت ادنلی و اسفل ہے۔ ان کا امتزاج جبری ہے اور الک ہونا لازمی ہے ۔ مادہ اندھا ہے ، عقل اور ارادے سے محروم ہے۔ اس میں حرکت روح کے شامل ہونے سے پیدا ہوتی ہے۔ مادے کو آخرکار ظلمت کی طرف عود کرنا ہے اور روح کو مادے ى مد سے رہائى پانے كے ليے جد و جهد كرنا چاہيے ـ يہ دىبا خدا کی نخایتی نہیں بلکہ شرکی تخلیق ہے اور سادی حیات کا جوہر شر ہے۔ مانی وجود مطلق کو کائنات نور کا باپ (Father of the Kingdom of Light) کہتا ہے جو اپنی حقیقت میں خانص ، ازلی ، ابدی اور صاحب عقل ہے۔ وہ حق اور صدافت ہے ، طاقب رکھنے والا ہے ، اپنےوجود کا علم رکھتا ہے ۔ مانی کی تشریحات کے مطابق مادہ (ظلمت) روح (نور) کی کائنات میں داخل ہوگیا اور کائنات نور کے باپ نے اسے خارج کرنے کے لیے تنزلات (descents) اختیار کیے ۔ پہلی تنریل میں وہ حیات کی ماں (mother of life) کی شکل میں ظاہر ہوا ، جس سے بعد میں انسان اول یا آدم ع کا وجود ہوا۔ مانی اس طرح کے نین تنزلات ببان کرنا ہے ۔ اس کے نزدیک زندگی کا مقصد یہ ہے کہ مادے میں مقید نور کو آزاد کرائے کی جد و جہد کی جائے ، اس لیے جسم بھی ایک ضروری سر ہے۔ اگرچہ روح کے لیے جسم ایک قید خانہ ہے لیکن اسی کے وسیلر سے روح کو آزادی نصیب ہو سکتی ہے۔ روح کی تطہیر کے لیے دنیاوی عشر توں کو قربان کر دینا چاہیے - ماد مے سے پاک ہونے

کے بعد ہی روح سورج اور جاند سے گزرتی عالم انوار تک بہنچے کی ۔ انسان اپنے جوہر میں خداوند کا پرتو ہے۔ وہ عالم نور کے ناپ کا آلہ کار ہے ۔ وہ ایک چھوٹی سی کائنات ہے جس میں زمینوں اور آسانوں کی طاقت ہے ۔ جب تمام سادی اجسام کی قید سے روح آزاد ہو جائے گی تو دنیا ختم ہو جائے گی اور جب نک آزادی کی یہ منزل یا مرحلہ نہیں آتا ، موت کے بعد زندگی اور پھر سوت کا سلسسہ یوں ہی جاری رہے گا۔ اسے سانی نے "زاد مرد" کا نام دیا ہے ۔ اسی سلسلے میں مابی کی تحریروں سے حیات کے ارتقا کے تصور کا سراغ ملتا ہے ۔ وہ ایک جگہ لکھتا ہے: ''میں نے حیات نباتاتی سے ارتقا پائی ہے ۔'' یہ وہی نظریہ ہے جس کی دارگشت جگہ جگہ سنائی دیتی ہے۔ مانی کے خیال میں حضرت عیسی کو صلیب نہیں دی گئی بلکہ وہ کوئی اور شعض نھا جسے صلیب دی گئی ۔ مانی اپنے آپ کو مسبح کا موعودہ نقیب بھی بتاتا ہے۔ شطان ، جنت اور دوزخ کے متعلق اس کی تفصیلات میں عیسائیت کی جھلک صاف نظر آنی ہے۔ مبدان حشر میں بل صراط کا ذکر نہایت واضح الفاظ میں موجود ہے۔ ہارے موضوع سے براہ راست متعلق مانی کے امکار اور خیالات کا خلاصہ یہ ہے:

ر - تولید و نناسل (generation) قابل ، الاست ہے کیونکہ اس سے دور اور ظلمت کی آمیزش کو فروغ ہوتا ہے ۔ کسی جاندار شے کو ہلاک کرنے کا ،طلب یہ ہے کہ نور کا وہ ذرہ جو اس بدن میں مقید ہے ، فنا ہو جائے ۔ زندگی کی نولید و ترویج یا افزائش نسل ایک ابسی حالت کو فروغ دینا ہے جو نہ ہونا چاہیے تھی ، اسی لیے تخم ریزی اور کاشتکاری بھی مستحسن اعال نہیں ہیں۔ اسی لیے وہ پاک بندے جو ''صدیق'' مستحسن اعال نہیں ہیں۔ اسی لیے وہ پاک بندے جو ''صدیق'' میں اس کملاتے ہیں (اور جو مسابانوں کے یہاں ''زندہق'' ہیں) اس بارے میں یہاں تک محتاط تھے کہ کیانا کھاتے وقت روئی

کے نوالے بھی نہیں نوڑئے تھے کہ کہیں اسا نہ ہو کہ جو نور کا ذرہ اس اناج میں ملا ہوا ہے ، اسے اذبت بہنچے - ان کا کھانا وہ لوگ نیار کرنے تھے جو ''صدبفوں'' سے اسفل ہوئے تھے - اس کے بعد بھی ''صدیق'' کھانا کھائے وقت اس طرح کی دعا مانگنے تھے جس میں کھانا کھائے ہر مدامت اور اناج میں شامل نور کو اذبت دبنے ہر معذبت ہوئی تھی - میں شامل نور کو اذبت دبنے ہر معذبت ہوئی تھی - میں وجہ ہے کہ نولید ، تخلیق اور اس قسم کے الفاظ مائی کی تحریروں میں نہیں ملتے - تخلیق کی جگد مائی نے دنزمل کا لفظ استعال کیا ہے ۔ ا

ہ۔ آدم خداکی تمثیل یا تشبیہ ہے۔ ابنے وجود کا احساس ہونے
می آدم ان الفاظ میں گردہ و زاری کرتا ہے:
وافسوس! افسوس! کیوں میرے حسم دو وجود بخشا
گیا۔ افسوس افسوس! کیوں میری روح کو اس فبد و بند
میں ڈالا گیا۔''

آدم کی جد و جہد کا مقصد یہ ہے کہ صفات اللہیہ کو آہستہ آہستہ مادے کی قبود سے آزاد کرائے۔ یہ مرحلہ تجرد ، درک دنیا اور ریاضت سے طر ہوتا ہے۔

- ہ ۔ کثافت اور ظلمت سے پاک ہونے کے بعد تمام روحیں ستوں شباع (Column of Glory) میں جمع ہونی ہیں ۔ اسی کو بعض نے انسان کامل (Perfect Man) بھی بتایا ہے ۔ ا
- ہ ۔ مانی کے پیرو ترک حیوانات پر قائم دھے اور صرف سبزی پرگزر کرتے ۔ ''صدیق'' شراب ، شادی اور دندوی مال و

F. C. Burkitt. The Religion of the Manichees, Cambridge - q University Press, 1925 p. 23

<sup>.</sup> ١ ـ ايضاً ، ص ٣٠ ـ

۱۱ ـ ايضاً ، ص سم ـ

اسباب ترک کرتے نھے۔ ان کی زندگی خانہ بدوشوں کی سی ہونی تھی ۔ انھیں اس بات کی اجازت نہ تھی کہ ایک دن کے کھائے یا ایک سال کی ضرورت سے زبادہ کیڑے اپنے پاس رکھیں ۔"ا

- ہ مانی کی ''دوبہ اور استغفار'' میں دس گناہوں سے توبہ کی گئی ہے۔ ان میں ایک یہ ہے کہ اگر مانوی کسی جاندار کو ڈرائے ، خوفزدہ کرنے ، تکابف دیے ، ستائے یا اسے ہلاک کرے تو اسے نوبہ کرنا چاہیے۔
- ہ مانی کے حلقے میں داخل ہو جانے والوں کے قلوب پر چار مہریں ثبت ہو جاتی ہیں:
- (الف) ''محبت'' کی مہر جو خداوند ازورا (Azura) کی مہر ہے۔
- (ب) ''ایمان'' کی مہر جو خداوندان مہر و ماہ کی سہر ہے۔
  - (ج) "خوف" کی سہر جو پایخ رہانی عناصر کی سہر ہے۔
    - (د) "عقل نیک" کی مہر جو بورقان **پ کی** مہر ہے ۔
- ے۔ سال میں پیماس دن روزہ رکھنا چاہیے، جو ایسا نہ کر ہے، یا روزہ احکام مذہبی کے مطابق نہ رکھے، اسے توبہ کرنا چاہیے۔"ا
- رمین و آسان کا وجود خداوند بنجگاند (Five-God) بر فائم
   بچ ، اس لیے اس عالم میں جو کچھ عناصر حسن ، روح ،
   طاقت اور نور کے بیں ان کی بیخ و بنباد خداوند بنجگانہ
   پر ہے ۔ ۱۳

۱۳ ـ ایضاً ، ص ۲۸ ـ

انی کے پیروؤں میں مقدس رہنا ۔

١٠٠ - ايضاً ، ص ٥٠ -

س ر ـ ايضاً ، ص وه

ہ - عبادت و ریاضت ، نفس کشی بر بڑا زور دیا گا ہے -

، ۔ ''میں نور اور خداوند سے ہوں'' ان سے بچھڑ کر میں اجنبی ہوگیا ہوں ، مجھ پر دشمنوں کی یورش ہے اور وہ مجھے سردوں کی طرح گھسیٹتے ہیں ۔'''ا

مانی کے ان عقابد میں ہمیں کہی زردشتبت نظر آتی ہے اور کہیں گوتم بدھ کے اثرات اور بعض اوفات عبسائبت کے عناصر ایسر کھلر ملر نظر آتے ہیں کہ بعض محقفین مانی کے مذہب کو مختلف مذابهب كا ماخوبه يا ان كي مسخ شده صورت قرار دبتے بي -عرسائیت سے اس کا گہرا نعلق حضرت عبسلی کی نعظیم و تکریم کے سضامین کی نکرار اور اسمیت سے ظاہر سوتا ہے۔ ابک عیسائی مفکر مارسش (Marcion) بھی اپنے بعض خیالات کی بنا در مانی کا ماخذ قرار دیا جا سکتا ہے۔ سارسیٹن انجبل کی روابنی تفسیر سے منحرف تھا۔ اس کے نزدبک خالق نے انسان کو اپنی تمثیل میں پیدا کہا۔ بہ دنیا عالم استحان و آزمائش ہے۔ ایک دوسرا عالم اور ہے حو ہاری نظروں سے دوشدہ ہے۔ جمال ازلی اور ابدی سکوت اور دائمی مسرت و شادمانی ہے ۔ اسی کے حصول کے لیے کوشش کرنا چاہیے ۔ مانی کی طرح مارسبئن کے یہاں بھی تولید و تناسل کو گناہ کبیرہ سمجھا گیا ہے اور جس طرح مانی کے ہاں عقیدت مندوں کے دو طبقات بی مارسٹن کے ہاں بھی دو طبقات ہیں ۔ مانی کے صدیقوں کی طرح مارسیٹن کے معلدین کا مقرب طبقہ ان لوگوں کا ہے جو تجرد اور ترک علائق کی زندگی اختبار کرتے ہیں ۔ جو پیرو اس طبقے میں داخل ہوں انھیں اصطباغ سے پہلے سوہر یا بیوی کو چھوڑ دینا پڑتا ہے ۔

<sup>&</sup>quot;I am from the Light, the God" \*

Jackson, Researches in Manichaeism, p. 257 - 10

غرض مانی کے پیشرو ابن دبسان ، مارسیٹن اور خود مانی کی تعریروں میں تزکیہ نفس، نجرد ، ریاضت ، ترک دنیا صوم دائمی اور رہائیں کے وہ تمام عماصر موجود بین جو بعد میں صوفیاء کے یمان پوری طرح واضع ہوگئے ہیں ۔

مابی کے بعد ایران کا قابل ِ ذکرِ مفکر مردک ہے جسے و ۲۸-۲۹ع میں ابنے عفاید کی بنا پر قتل کر دیا گیا۔ مزدد مانی کی عارج شمام دنیوی تعلقات سے رشمہ منقطع کرنے کی تلقین کرنا ہے ۔ گوست خوری ، جانوروں کا ہلاک کرنا ، جنگ اور خونریزی دو مموع قرار دبتا ہے۔ اس کے نزدیک دنیا کی محلیق آگ ، بانی ور مٹی کے نین عناصر سے ہوئی ہے۔ ان عناصر کے سناسب اور سحیع امتزاج ، آسیزش اور توازن سے ''خیر'' کی تخلی ہوئی اور جمهاں اس آمیزش میں نوارن نہ رہا وہاں 'فشر'' کا ظمہور ہوا ۔ ذاب حداوندی میں چار قونیں ہیں: ذہانت (Intelligence) ، حافظہ (Memory)، عقل (Discernment) اور نوكل (Contentment) انھی چار فونوں سے کارخانہ مقدرت چلتا ہے۔ ان کے تحت سات ذیلی طاقتیں اور بارہ صفات ہیں جن سے عالم کی تخلیق ہوئی اور جو جمله حیات میں ظاہر ہیں ۔ ان بارہ صفات میں سے انسان سات اعللٰی ریلی طافتیں حاصل کرتا ہے اور ان کے بعد چار ربانی فوتیں حاصل ہو سکتی ہیں ۔ ان کے بعد انسان نجاب حاصل کر لبتا ہے۔ مزدک کے یہ مفامات ، منازل اور مراحل صوفیوں کے منازل اور مراحل سے بہت ماتے جلتے ہیں ۔ مزدک کی تحریک تاریخی اعتبار سے زمانہ ا اسلام سے قریب ترین آ جاتی ہے اور باوجود اس امر کے کہ مزدک کو ہلاک اور اس کے پیروؤں کو قتل کر دیا گیا تھا لیکن اس کے بعض عقاید ایسے جڑ پکڑ گئے تھے کہ آہستہ آہستہ ایرانیوں کے نظام فکر میں داخل ہوگئے ۔ مسلمانوں کے ایران پہنچنے کے بعد حن افکار اور خیالات کو فروغ ہوا وہ الگ موضوع ہے اور اس کی

نفصہ الگ بیان کی گئی بس ۔ یہاں ان اثران اور ماخذات کا حائزہ لینا ضروری ہے جنھیں داریخی دردیب کےلیے "بہندی ماخذات" کا نام دیا جا کا اے ۔

## ہددی ساخذات

سلمانوں کے افکار ہر سندی اثرات کا جائزہ استے وفت چند باذوں کا خیال رکھنا ضروری ہے۔ ایک او سہ کہ مسلمان صوفہوں اور مفکروں پر ہندوسانی اثرات کی شدن بلا سبہ فتح ہند کے بعد سے شروح ہوتی ہے اور اس سے بہت پہلے مسلمانوں کا نظام فکری نه صرف مهابت د عجکم بنبادوں پر استوار بدو چکا دھا للكم اس كا ابنا خاص رنگ اور امنيازي سلك بهي تمايان سوگيا تها -دوسرمے ہے کہ سدوینانی افرات سندوستان میں مسلمانوں کے آلئے سے ہت بہلے ابران ، افعا ستان بلکہ عرب کی سرحدوں نک نفوذ کر جکے نھے او، حاص طور پر گوتم بدھ کی تعلیات ایران کے اکثر حصول تک پہنچ چکی نہیں ۔ نام ور اسلام سے قبل عربوں کے ہندوسہان سے تجارنی نعلقات نہاے ۔۔۔۔۔کم نصے اور تجارکی مسلسل آداد و رف کے باعث بعض فکار اور خالات ٥ نبادله بالکل نربن قباس ہے۔ نیسر مے یہ کہ بعض عناصر جنہیں ہندی اثرات یا ماخذات میں شار کبا جاتا ہے ، دراصل آریائی عناصر ہیں اور ان کا سلسلہ ہندوسان سے نکل کر دور نک پہبلا ہوا ہے۔ اوستا اور ویدوں کی دیومالا میں ، شترک عناصر سوجود ہیں ۔ عبادت و ریاضت کے سلسلے سیں مشترک الفاظ بکنرت ہیں : مناؤ ویدک یاجنا = اوستا یاسنا (فربانی) ، ویدک ہورار = اوسنا زوتار (یجاری) ، ویدک انھروان = اوستا اتھروان (آگ کا پجاری) ، ویدک سوما = اوستا ہوما (مقدس عرق) - ویدک مذہب اور اوستا میں اشتراک صرف یہیں نک محدود نہیں ، دونوں مذاہب میں خداوند اعللی کے لیے ایک ہی اصطلاح ہے جسے ویدوں میں اسورا اور زردنت کے یہاں اسورا انسا گیا ہے۔ اس کی

جو صفات بہائی گئی ہیں وہ دونوں دداہب میں مشترک ہیں۔ آگ کی تقدیس دونوں مذاہب میں ہے۔ وہدوں میں اسے آگئی اور اوستا میں اندار کہا گیا ہے۔ بانی کے دیونا دو دونوں بادر کے بین (وبدک آیا = اوسنا آپو) سورج ددونا دونوں کے بیال ہے (ویدک منرا = اوستا متھرا)۔ ا

بنول مبکذانل می ویدک نظر سے کے مطابق ایک طرح کی اسٹیج" ہے جس پر دیو اؤں کا دردار پیش کیا گا ہے۔ ویدک سمور میں کائنان کے تین حصے ہیں : زمین ، ہوا اور آسان ۔ آسان سے مراد وہ کل مکال ہے جو رمین کے اوپر بھیلا ہوا ہے اور یہ دوروں میں آر عالم بالا اور عالم اسفل منانے ہیں ۔ آسان کا غار اک (Naka) نظر آنے والے عالم بالا یعنی آسان کر عالم قدس سے جدا درنا ہے ۔ یہ عالم قدس جو ہاری نظروں سے بنہاں ہے نور کا مسکن اور دیوداؤں کی اقامت گاہ ہے ۔ رگ وید میں اس عالم فدس ، ہوا اور زمین کی نقلیت یا نکڈم کا بار بار ذکر کیا گیا ہے ۔ یہ نکلیت ہر جگہ موجود ہے ۔ نین زمینیں ہیں ، نین فضائیں اور نین عالم فدس ۔ جہاں دنیا کے نصف حصے کا ذکر کیا گیا ہے اور نین عالم فدس ۔ جہاں دنیا کے نصف حصے کا ذکر کیا گیا ہے دہاں تین زمینیں چھ زمینوں میں نفسیم ہو جاتی ہیں ۔

تخلیق کاٹنات کے متعلق ویدوں میں کئی نظر ہے ملتے ہیں ، ہسا اوقات آیسا معلوم ہوتا ہے کہ کائنات کی تحمیر اسی طرح ہوئی جسے دوئی معار کوئی عارت تعمیر کرے ، چنانچہ تعمیر کے جملہ نوازمات اور ساز و سامان کا ذکر کیا گیا ہے ۔ اس سلسلےمیں تیتریہ برہما کی ایک عبارت قابل غور ہے ۔ سوال کیا جاتا ہے کہ: ''وہ دون سی لکڑی تھی اور کون سا درخت جس سے دیوتاؤں نے دنیا

A. A. MacDonnell, Vedic Mythology, p. 78. (Encyclopedia \_ ) 7 of Indo Aryan Research Series), Publ. Verlagvon Karl J. Trubner Strassburg, 1897

يرو \_ ايضاً ، ص و \_

ببداکی ؟'' جواب ملتا ہے: ''برہا سی وہ لکڑی اور وہ درخت مھا ۔''' (نیترین برہمنا ۲-۸-۹) ۔

اس بیان ہیں توحید وجودی کی جھڈک صاف ظاہر ہے۔

'رگ وبد' میں ابت جگہ یہ بھی ملتا ہے کہ یہ عالم ایک دیو کے جسم سے تعمیر ہوا ہے جسے دیوتاؤں نے فرنان کیا تھا۔ اس کا سر آسان بنا ، حلفہ' ناف سے ہوا اور پیروں سے زمین بنائی گئی ۔ اس کے ذہن سے چاند ، آنکہ سے سورج ، منہ سے اندرا اور اگبی ، سانس سے ہوا بی ، برہمن منہ سے بنے ، بازوؤں سے سورسا ' (راجنیہ) پنڈلیوں سے ونش اور پیروں سے سودر۔ اس پر نبصرہ کرتے ہوئے میکڈائل لکھتا ہے :

''دو ذشر مج اس عمارت میں کی گئی ہے وہ مجائے خود وحدت وجودی (Pantineistic) ہے کہونکہ اس دبو 'وپرشا'' کے متعلق یہ کہا گیا ہے کہ وہی سب کچھ ہے جو سوجود ہے ، جو ہوا اور جو ہوگا۔ اتھروید اور اپنشد میں بھی پرشا کو کائنات نتابا گیا ہے اور یہ بھی وحدت وجودی (Pantheism) کا انداز ہے۔''

تغلیق کائنات کے متعلق دو اور بیانات فابل غور ہیں ، ایک جگہ یہ کہا گیا ہے کہ لاسوجود یا عدم (Non-Existent) ''است'' سے وجود (Existent) ''ست'' کی ارتقا ہوئی ۔ دوسری جگہ بیان کیا گیا ہے کہ آغاز میں کچھ نہ تھا ، ظلمت اور مکان بانی کو گھیر ہے ہوئے تھے ۔

اولین مادہ (Primordeal substance) یعنی ''ایکم'' حرارت سے پیدا ہوا ۔ اس کے بعد کام (خواہش) پیدا ہوئی جو ذہن یا عقل کا پہلا تخم ہے ۔ یہی عدم اور وجود کے درمیان رشتہ ہے ۔ اس سے

١٨ - ايضاً ، ص ١٣ -

دبونا پیدا ہوئے۔ ایک اور موقع پر در بھی کہا گیا ہے کہ ''ہرجا ہتی یا برہا دیوتاؤں ، انسانوں اور دبوؤں کا باپ ہے ، وہ سب کچھ خود ہے''۔ ' وحدب وجودی کا بر تصور مختلف ویدوں میں ارتقائی سنزلوں میں نظر آنا ہے اور میکڈانل کی تشریج فابل عور ہے کہ: ''رگ وید' کے آخری دور تک یہ تصور سکمل ہو جانا ہے اور ایک ایسی دبوی 'ادیتی' کا وجود ملنا ہے جو نہ صرف ممام دیوتاؤں بلکہ انسانوں کا بھی وجود ہے۔ جو کچھ سخی میں ہوا ، یا حال میں ہے یا مستقبل میں ہونے والا ہے سب س کی ذات میں ہا حال میں ہے یا مستقبل میں ہونے والا ہے سب س کی ذات میں ہوا ، اسی طرح ''پرجا پتی'' ہے جو نہ صرف ممام دیوناؤں سے بالا تر ایک دیونا ہے بلکہ ممام سوجودات کا احاطہ کرتا ہے۔''

بلاشبہ یہ ماخذات ایک طرح کی وحدت وجودی کے تصور کی طرف اشارہ کرتے ہیں لیکن اس کے علاوہ بھی بکثرت عناصر اور ہیں جن سے ویدوں اور ویدانت کے فلسفے میں صوفیانہ عقاید اور میلانات کا اندازہ ہوتا ہے ۔ ہندو مفکر داس گپتا لکھتا ہے:

''مقدس ویدوں میں جو حقائق یا صداقتیں ، وجود بس وہ تجزیہ با مجت و دلیل سے متزلزل یا متغیر نہیں ہو سکتیں ۔ اس طرح عقل کا یہ مرتب، اور منصب کہ وہ تلاش حق کی صلاحبت رکھتی ہے ، قطعی طور پر زائل ہو جاتا ہے ۔ دلیل کے

و و - ایصاً ، ص س ر \_

Thus it appears that by the end of the Rigvedic period - v. a kind of Polytheistic Monotheism has been arrived at; we find there even the incipient pantheistic conception of a diety representing not only all the gods but nature as Well. For the goddess Adıti is identified not only with all gods, but with man, all that has been and shall be born, air and heaven, and Prajapati is not only the one god above all gods, but embraces all things. MacDonell, op. cit. p. 16

جواب میں ایک اور دلیل لانی جا سکتی ہے اور اس طرح دلائل کا یہ لامنناہی سلسلہ آلسی صداقت با حفیقت نک رسائی دلائل کا یہ لامنناہی سلسلہ آلسی صداقت با حفیقت نک رسائی دلائل کا یہ تعموم اسی طرح جاری رہ سکتا ہے ۔ ۱۱۴۰

حسف یا معرفت کے ادراک کے لیے عقل کی بہ معرومی یا سعذوری بصوف کے دسلک کی اساس ہے ۔ ویدک عمید کا فدیم نصوف صرف میں نک تصوف نها کم اس میں فریانیوں ، فیسی رسوم اور احکام آدر بلا جون و جرا سایم کر لها گیا تنه. اور آن کے بارے میں عقل و فکر کی معذوری با محبوری کا اعتراف کر لیا گیا نھا۔ بنبادی طور ہر در نفطہ نظر یونانیوں کے نفطہ نظر سے مختلف ہے جهاں عفل کی اہمسہ، منطق ، ذاتی نجسس ، تحقیق و تلاش ، تفکر اور ذاتی نجر نے و بڑی اسمید دی گئی دنہی ۔ ویدک عمد کا یہ تصوف ایک مدم اور آکے بڑھتا ہے نو ایک، نیا سسٹلہ پیدا ہوتا ہے ، فربانیوں کی جہ ، محض فربانی کا نصور ، تخیل یا دھیان اصل فربانی کی جگہ لیے لما ہے اور بمین کیا جاتا ہے کہ محض اس طرح خیال کرنے یا دھیان باللها عن وہی نتائج حاصل ہو سکنے ہیں جو اصل فرہانی سے حاصل ہوے ہیں ۔ یہ سیادل مصور (meditation by substitution) کی منزل ہے جس کے بارے میں یہ تشریج فائل غور ہے کہ وواس نے رفتہ رفنہ مختلف صورتیں اختیار کیں ۔ سکا بعض حروف تہجی کو بربهان یا دوئی دوسرا دموتا مصور کر لها گیا یا کسی حرف کو جسم کے دسی اسم فعل کا منبادل با دسی آسانی اوتار کی تجسیم خیال دبا جانے لگا۔ چنانچہ اس کی نائید میں ویدوں کے کئی منتر پیش لیے جا سکتے ہیں ۔"

منبادل بصور کی یہ سکل صوفیاء کے یہاں مراہیے کی صورت میں ملتی ہے اور اسے مشاہدے یک پہنچنے کے لیے ایک اہم منزل قرار

Das Gupta, Hindu, Mysticism, p 16-71

ور گیا ہے .. بعض عملیات ، تعوددوں ، نقش اور گذاروں میں حاص خاص اعداد یا حروف ہمیں کا استعال اور ان اعداد و حروف کے تابع مؤکل کا نصور اس سے ملنا جلتا نظر آتا ہے ۔ صوفیائے کرام کے حالات زیدتی میں اس کی مثالیں بکٹرت ملنی بی اور مختلف افوال و واقعات سے ویدک نصوف کے اس دور کے اس نظر ہے کی بائید ہوتی ہے کہ خیال کی فوت ایسی ہی نتیجہ خیر ثابت ہو سکتی ہے جتنا خود کوئی عمل ہو سکتا ہے ۔ اس حیال ، دھیان یا مرافیے میں سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے اور یہ عقیدہ نہایت اہم ہے کہ سکوت پر بہت زور دیا ہے وہ نقربر میں بہیں آ سکتا ۔

اس کے بعد ہندو نصوف کا وہ دور شروع ہونا ہے جسے اوردانیا'' کہتے ہیں۔ تاریخی نربب نیز تصورات کے ارتقا کے اعسار سے اپنشد ویدوں کے آخری حصے ہیں اور اسی بنا پر ان کو ویدانتا کہتے ہیں۔ اس دور میں تلاش حق کا مقصد مادی مسرتیں ، راحتیں اور آرام حاصل کرنا نہیں ہے بلکہ اس کا مقصد روحانی سکون حاصل کرنا اور ''ابدیت طلبی'' کا روحانی جذبہ ہے۔ یہی جذبہ ویدانتی عہد کے مفکرین کا طرق استیاز ہے۔ روحانیت کے جغربہ ویدانتی عہد کے مفکرین کا طرق استیاز ہے۔ روحانیت کے تقاضوں کو صرف اس صورت میں پورا کیا جا سکتا ہے جب آن کمام خواہشات ، ضروریات اور علائق سے قطع تعلق کر لیا جائے مہرت ، عبش و آرام ، راحت و اطمینان محض قانی اور عارضی ہیں دولت ، تنامی بیں جب تک انسان نصوص اس وقت نک مسرت بخش ہو سکتے ہیں جب تک انسان نعس کے اشاروں پر ناچتا رہے۔

اوپنشد میں روحانیت کی یہ طلب محض اس لیے نہیں کہ فرد ابک ایسی حیات ابدی حاصل کر لے جو زوال ، بیاری اور سوت سے آزاد ہونے کے باوجود نفسانی خواہشات ، جسانی لذتوں ، دنیوی رشتوں اور تقاضوں میں جکڑا رہے بلکہ اس کا مقصد اعملی ترین

صداف ، حق ، حقیقت یا معرفت نک رسائی ہے جسے ''برہاں'' کہا کیا ہے۔ اس منزل پر رسائی کی کمفت کو ایک ممبل میں اس طرح ظار کیا گیا ہے: " جب تمک کا ایک ٹکڑا سمندر میں بھینک دیر جائے دو وہ بالکل گھل جانا ہے اور پھر اس کا کوئی جزو کس طرح بھی اس کی اصلی شکل و حالت بہی دوبارہ حاصل نہیں کہا جا سکتا لیکن پانی کے ہر قطر ہے میں اس کا ذائقہ آ جاتا ہے۔ اسی طرح جب شعور اعلی (supreme consciousness) حاصل ہو جانا ہے ، جسے''پر اجنا''کہا گیا ہے ، دو تمام سعمولی نجربات اور شعور اس بے انتہا ، عظم الشان اور یکساں نجریے میں ڈوب جانے میں ۔ اس سنزل پر پہنج کر دوئی کا کوئی شائبہ باقی نہیں رہنا۔ علم کی "مام دوسری حالنوں میں ''دوئی" موجود رہتی ہے۔ ایک عالم کی ذات ہوتی ہے اور دوسرا معلوم کا وجود ، لیکن یہ تجربہ ایسا ہردا ہے جہاں پہنچ کر دوئی معدوم ہو جاتی ۔'' یہ نصور الانسبہ وحدت وجود کا ایک نکھرا ہوا نظر سے پیش کرنا ہے جو ابتدائی وددک عہد میں نہیں ملنا۔ ویدانت فلسفے کے بعض اہم عناصر حسب ذبل بين :

(۱) نه کوئی پیدا ہوتا ہے اور نه کوئی مرتا ہے۔ جوہر نه پدا ہونا ہے اور ده فنا ہونا ہے۔ انسان کا جوہر اعلیٰی (highest essence) ذات یا نفس (self) برہا ، ادراک میں نہیں سا سکتا ، یہ ابک گہرے غار میں پوشیدہ ہے۔ اس غیر فانی ذات میں جو ازلی اور ابدی ہے اور قید زمان سے آزاد ہے۔ نہایت نازک ، نہایت خفیف اور پھر عظیم نرین ، وہ فائم بالذات ہے ، نغیر سے پاک ہے جب که ہر تنے جس کو اس نے حیات اور دوانائی مخطی ہے ، فنا ہو جاتی ہے ۔ اسے علم ما عفل یا حافظہ سے معلوم نہیں فنا ہو جاتی ہے ۔ اسے علم ما عفل یا حافظہ سے معلوم نہیں کیا جا سکما ۔ اس کا علم یا الہام (Intuition) صرف

اسی کو نصیب ہونا ہے جس بر وہ خود اپنی حضتت آشکار کرمے ـ

(۲) ویدانت فلسفے میں برہا خداوند اعلیٰی (Supreme Lord) ہے جو ہر شے کا مخرج اور منبع ہے ۔ وہ تمام حیات اور توانائی کا سرچشمہ ہے ۔ کینا اپنشد میں لکھا ہے:

''کس کے ارادے سے اور کس کے اشارے پر ذہن عمل کرتا ہے اور کس کے اشارے پر زبدگی بہلے بہل شروع ہوئی ، کس کے ارادے سے فوت ناطقہ کام کرتی ہے ؟ اور کون ہے جس کے حکم پر ہارے چشم و گوش اپنے فریضے ادا کرتے ہیں ۔ یہ اسی کی ذات ہے جس سے نطق ، گوش و چشم ، ذہن و حیات سب نے توانائی حاصل کی ہے ۔ وہ خیال کا خیال ، فہن کا ذہن اور زندگی کی زندگی ہے ۔ پس نہ ذہن ، نہ آنکھ ، فہن کان اور نہ نطق ہمیں اس کی حقیقت کا پتا بنلا سکتے ہیں ، کیونکہ نہ آنکھ ، نہ کان اور نہ ذہن اس مک رسائی حاصل کے جو کیونکہ نہ آنکھ ، نہ کان اور نہ ذہن اس مک رسائی حاصل کو کیونکہ نہ آنکھ ، نہ کان اور نہ ذہن اس مک رسائی حاصل کو کیونکہ نہ آنکھ ، نہ کان اور نہ ذہن اس می رسائی حاصل کے جو گوش شنوا اور ذہن فکر کا حامل بنا ہے اور جس سے آنکھ دبنا ، گوش شنوا اور ذہن فکر کا حامل بنا ہے اور جس سے حیات کے ایک زندہ توانائی پائی ہے ۔ لیکن اس کی اپنی حقیقت ان میں سے کسی ذریعے سے احاطہ نہیں کی جا سکتی ۔ ۲۳۰۰

٣ - كتها (حصه ششم ، ١-٣) كا ايك قول ب :

'' کمام عالم اس کی ذات میں قائم ہیں ، وہ اصل حیات ہے جس سے ہر شے وجود میں آئی ہے۔ وہ ہر شے کا آقا اور مالک اور قادر مطلق ہے (برہمناں ، حصہ چہارم ، ہم - ۲۲) جو کچھ ہونے والا ہے وہ سب کا مالک ہے ،

Das Gupts, op. cit., p. 48 - rr.

وہ خالق کائنات ہے۔ عالم اسی کا سلک ہے ، وہی ہے جو اس عالم طاہر کی صورت میں ہے جس کے مہت سے نام اور شکلوں شکلیں ہیں۔ برہا نے خود کو ان تمام صورتوں اور شکلوں میں پھیلا دیا ہے جو ہمیں گرد و سنن نظر آتی ہیں ۔''\*

م \_ سنڈک اوپنشد کا ایک اقتباس ہے:

''برہا ہارے سامنے ہے ، برہا ہارے ہے ہے ، برہا ہی ہارے دائیں اور بائی طرف ہے۔''

یہ نصور صوفہوں کے فرب و معیت النہی کے تصور سے بہت فریب آ جانا ہے ..

(بلاشبه یہ اقتباسات وحدت وجودی کے مسئلے کی نائید کرتے ہیں لیکن یہ نشجہ نکالما درست نہیں ہوگا کہ صوفیاء کے یہاں وحدت وجودی کے عمیدے کی بنباد سرف ویدانتی ماخذات پر قائم ہے ۔ قرآن حکم کی بعض آیات اسی مفہوم میں ملتی ہیں ۔\*\* یونانیوں کے یہاں بھی یہ نظریہ ، وجود ہے ۔ کسی فدر زردشت کے یہاں بھی ہے ، اگرچہ بظاہر زردشت میں دوئی ہے) ۔

<sup>\*</sup> \_ قرآن حکیم کے ارشادات میں دیکھیے:

الف ـ وكان الله بكل شنى محيطا (٥/ب-١٥/ع) ـ

ب ـ و انب على كل شئى شهد ( ـ /ب - ١ /ع ) ـ

ج ـ کان اللہ علی کل سُنی رقبا (۲۵/پ--۱/ع) ـ

<sup>\*\*</sup>دیکھیے قرآن حکیم:

الف ـ وهو معكم اينها كنتم و الله تما تعملون بصير (٢٥/ب-١/ع)

ب \_ ولا يستخفون من الله و هو معهم (٥/پ-١٠/ع) \_

ج ـ فاينها تولو افتم وجه الله (١/پـــــــ الع) ـ

د ـ نين اقرب اايد منكم ولا كن لا تبصرون (١٠/بـــ ١/ع) وغيره بـ

- ے۔ اپنشد میں ایک ایسے ناقابل ببان اور نافابل تفہیم جذبے بر زور دیا گیا ہے جو ہارے کام تجربات کی تہہ میں مضمر ہے؛ جس میں تجربہ لرنے والا خود گم ہو جاتا ہے۔ اس تجرب کا عفل سے ادراک نہیں کیا جا سکتا ، یہ انتہائی انبساط کی ایک ''کبفیت'' ہے جہاں نہ عالم باقی رہتا ہے ، نہ معلوم ۔ ایک ''کبفیت'' ہے جہاں نہ عالم باقی رہتا ہے ، نہ معلوم ۔ مداقت تک رسائی صرف اعلی المهامی ذرابع سے ممکن ہے ۔ یہ معرفت (پراجنا) ، علم ، ادراک یا (جاننا) سے باکل مختلف یہ معرفت (پراجنا) ، علم ، ادراک یا (جاننا) سے باکل مختلف ہے ۔
- ے ۔ منڈک (باب سوم ۔ ۱) کی ایک عبارت کا خلاصہ یہ ہے : ااس ذات با وجود تک رسائی صداقت ، ضبط ، روحانی جذیے اور جملہ جنسی و حیوانی خواہشات کے معدوم ہوے سے سی ہو سکتی ہے۔ اس کا حصول صرف دنوداؤں کی خوشہودی . ریاضت یا قربانی سے ممکن نہیں ہے نہ یہ محض عنابت ، بخشش، تحفہ یا انعام کے طور پر مل سکتی ہے۔ یہ صرف ایک المام سے حاصل ہو سکتی ہے اور جب اخلاق بلندی ، خواہشات یر قابو اور سراقبہ وغیرہ سے انسان اس حقیقت اللہیہ یا برہاکو بے نقاب دیکھ لیتا ہے تو وہ اس میں اس طرح گم ہو جاتا ہے جیسے دریا سمندر میں ۔ اس میں کوئی شرایسی باقی نہیں رہنی جس سے وہ اپنی انفرادیت محسوس کر سکے ، بلکہ وہ برہما میں مل کر ایک ہو جاتا ہے۔ سالک کو یہ معرفت قلب کے وسیلے سے حاصل ہوتی ہے ، جب اس کے حواس کا فعل معطل ہو جارا ہے اور اس کی عقل کا عمل رک جاتا ہے۔ اس معرفت کی حقیقت کو کوئی بیان نہیں کر سکتا ، اسے صرف وجود کا نام دیا جا سکتا ہے ۔ یہاں پہنچ کر دل کی تمام گرہیں کشادہ ہو جاتی ہیں ، شکوک و شبہان رفع ہو جاتے ہیں اور دو۔ید کی ایک روحانی روشنی باقی رہ جانی ہے جو اپنی وحدانبت میں

تابال نظر آتی ہے۔''\*

مكمل روحاني اتحاد دراصلي ضبط نفس يا يوگ كا دوسرا نام ہے۔ آپنشد (کتھا۔ باب ہ) میں لکھا ہے کہ ابک حال ایسا ہوتا ہے ۔س میں حواس خمس، خبال ، عقل اور ذہن کے عمل میں تعطل ریدا ہو جاتا ہے۔ ضبط نفس کی یہی صورت دوگ اور اس پر عمل کرنے والا ''یوگی'' ہے۔ آبنشد میں اس کے حصول کے لیے کسی خاص ڈریعے یا مشق ہو زور نہیں دیا گیا ہے لکن وبدانت کے بعد حو دور آبا اس میں اسے غمر معمولی اہمیت حاصل ہوگئی اور ہدو یوگہوں کے افکار ، خمالات اور بوکی مشفوں کا اثر متأخربن صوفباء بالخصوص ایران اور ہندوستان میں نہابت واضح نظر آتا ہے۔ یوگ کا سلسلہ سانویں با آٹھویں صدی قبل مسمح سے ساتا ہے۔ چنانجہ مها مهارت ریم: ۱۳) بن ایک یوگی دیو شرما، اس کی بیوی روجی اور نباگرد وبوپلاکی کہانی موجود ہے ۔ اندرا دیوتا سرما کی بیری روچی پر مائل ہوگیا اور اسے اپنے تصرف میں لانا چاہا ۔ ایک موفع بر جب درو شرما گهر میں موجود نه تھا اور گھر کی حفاظت کے لیے اپنے شاگرد ودوبلا کو چھوڑ گیا تھا ، اندرا نے موقع غنمت سمجها اور دنو شرما کے گھر جا پہنجا۔ ویوہلا جانتا نھا کہ وہ اندرا کا مقابلہ نہیں کر سکتا اس لیے اس نے یوگی عمل کے مطابق ابنے خال کے زور سے اپنی روح روجی کے جسم میں

<sup>\* ۔</sup> بعض صوفیاء اسی طرح کی وحدت وجودی کے قائل ہیں لیکن بعض اس
سے اختلاف بھی کرتے ہیں ۔ چنانحہ محی الدبن ابن عربی (فتوحات مکید،
عوالہ تصوف اسلام ڈاکٹر میر ولی الدبن ، ص ۹۸ کلھتے ہیں :

''عبد کے لیے عبودیت کی کوئی انتہا نہیں کہ اس کو پالے اور پھر
رب بن جائے جس طرح کہ رب کے لیے کوئی حد نہیں کہ وہ ختم
ہو جائے اور عبد بن جائے اس لیے کہ رب رب رب ہے ، بغیر نہایت کے اور عبد عبد ہے دغیر نہایت کے اور عبد عبد ہے دغیر نہایہ کے ۔''

دخل کر دی ۔ اندرا دروازہ پر بہنچا تو روجی ہے استعبال کے لیے انسا چاہا لیکن ویویلا نے جو روچی کے جسم میں سا چکا سا اسے اس سے باز رکھا ۔ اندرا کو روچی کی اس بے حسی ہر بڑا تعجب ہوا ۔ اس نے روچی سے کہا ''میں اندرا ہوں ، کیا تم میرا استقبال نہیں کروگی ؟'' روچی نے جواب دنا چاہا لیکن ودویلا سے ، جو اس میں سا چکا دھا ، اسے جواب نہ دینے دیا اور اندرا اس طرح اپنے مقصد میں نا کام رہا اور دیو شرما واپس آگیا ۔ ویوبلا طرح اپنے مقصد میں نا کام رہا اور دیو شرما واپس آگیا ۔ ویوبلا نے اس کے بعد اپنی روح کو یہر سے اپنے جسم میں منتقل کرایا ۔"

اس طرح کی یوک کی مسقوں کا حال پتان جلی (۱۵۰ ق - م) ن تفصیل سے لکھا ہے۔ ہاں ہمیں ان کمام موشگاہ وں میں الجھنے کی ضرورت نہیں ۔ ان کا خلاصہ بہ ہے کہ ذہن کا وجود احساس، ادراک اور نصور پر قائم ہے لیکن یہی واہموں اور دھو کوں کی بھی بنیاد ہیں ۔ یوگ کا کام ذہن کے عمل پر قابو پانا ہے اور ذہنی عمل کے مکمل تعطل کا نام ''یوگ'' ہے ۔ اس کی پہلی سنزل ویراگ (سیراگ) ہے ۔ اس منزل میں ممام عام لذتیں بے مزہ نظر آتی ہیں اور یہ صورت صرف ذہن کی سطح بلند ہونے سے حاصل ہوتی ہے ۔ اس کے بعد یوگی ہر جاندار کو ابذا دینے سے احتیاط برنتا ہے اور نہ صرف انسانوں بلکہ جملہ حیوانات سے مہربانی کا ساوک کر یا ہے۔ چوری اور خیانت سے پرہیز کرتا ہے۔ خیال ، بیان اور عمل سیں مکمل طور پر صداقت پر عمل کرنا ہے۔ جنسی خواہش پر سکمل قابو پا لیتا ہے اور آن رجحانات بر غور و فکر کرتا ہے جو راہ نجات سے بھٹکانے والے اور تباہ کن ہیں ۔ اس طرح کے پرہیز پایخ سنفی پہلو بس ۔ ال کے بعد سات مثبت بہلو ساءنے آتے ہیں: (١) صفا ۔ (۲) نوکل ـ (۳) استغنا و برداشت ، سردی گرمی اور تمام جسانی تکالیف سے ہے حسی ۔ (س) مطالعہ ۔ (۵) رضا ۔ (۲) اعضائے حسانی

Das Gupta, op. cit. p. 66 - Yr

کی حرکات اور سکون پر کامل قدرت ، خاص طویل عرصے یک سانس یا قاب کی حرکت کو بنا۔ کر اپنے کی مشق ۔ (ے) خاموشی ؛ آب میرف مکمل سکوت بلکہ گفتگو کی طلب اور خوابش کا زائل ہو جانا ۔

یوگیوں کے نزدیک اوصاف حمیدہ چار ہیں: (۱) ہمہ گیر عبت (متری) - (۲) مصبت اور نکلف میں سنلا ہونے والوں سے ہمدردی (کرونا) - (۳) دوسرون کی مسرت سے مسرت حاصل ہونا (مودنا) - (م) دوسروں کی خاصوں اور کمزوردوں سے ممدردی -

اں اوصاف اور دسعوں میں سوائے اعضائے جسانی کی حرکت پر ندرت کے دوئی اہدی بات نہیں جو یوگ سے مخصوص ہو ۔ دوانی فلسفدوں کے بہاں بھی اخلاقمات میں ان کا ذکر ہے ۔ زردشت ، مانی اور مزدک کے بہاں بھی ان پر زور ہے ۔ خواہشات پر ضبط کے لیے صوم و صلاوۃ اور روزوں کا حکم یہودیوں ، عیسائبوں اور مسلمانوں میں بھی ملتا ہے ۔ اس لیے صوفیاء کے بہاں اس قسم کے افکار اور اعال میں حبیں دم اور اس کی بعض مشتوں کے علاوہ دیگر اثرات صرف یوگ کے براہ راست شمرات نہیں یہ بلکہ ان کے ماخذات دور نک بھیلے ہوئے ہیں ۔

جسانی ہوگ کے علاوہ ہوگ کی ایک ذہنی شکل بھی ہے جس میں پہلے کسی مادی شے ہر نوجہ مر کوز کی جانی ہے۔ حب اس میں کثرت سے مشق حاصل ہو جانی ہے تو دہن اور شے مر کوز ایک ذات ہو جانے ہیں۔ لیکن وحدت ذات کی اس پہلی سنزل پر اس شے کے نام اور مادی شکل کا علم بھربھی باقی رہتا ہے۔ دہسری منزل میں داخل ہونے کے بعد نام اور نعینات شے کا علم یا احساس بھی معدوم ہو جانا ہے۔ شاہد اور مشہود کی تفریق مٹ جانی ہے۔ بیکی معدوم ہو جانا ہے۔ شاہد اور مشہود کی تفریق مٹ جانی ہے۔ ایک نئی طرح کا الہام ہوتا ہے جو عام علم سے محتلف ہونا ہے۔ عام علم سے محتلف ہونا ہے۔

رو سادھی کہتے ہیں۔ اس اعتبار سے علم کی نین حالتیں یہ میزلیں ، ونی ہیں: (۱) علم ظاہری یا ادراک جس کا بعلنی عام حواس ظاہری اور منطقیانہ فکر سے ہے۔ (۲) المهام ، یوگ ، عقل جو خیال کی دوجہ سے حاصل ہوتی ہے۔ (۳) معرفت ، جب روح ذہن کے بندھن سے آزاد ہو جاتی ہے۔

بندو نصوف کا ایک اور رجحان "برهمچاربه" ہے جس کا بنیادی عقیدہ تپسیا (تپس) ہے ۔ تپس کے افظی معنی حرارت اور کردی (طبق) کے بیں اور امهروید میں یہ سورج کی گرمی کے رمعنوں میں استعال ہوا ہے ۔ لیکن اپنے وسع معنوں میں تبس کا مطلب یہ ہے کہ ذہنی طاقت کو کسی عمل میں صرف کیا حائے اور سردی گرمی اور دوسری جسانی سختبوں کو برداشت کیا جائے ۔ اندرا کے متعلق کہا گیا ہے کہ وہ تپس سے ہی اسان پر پہنچا ہے ۔ اس نیس کی مختلف شکلیں ہیں جن میں خاردار بستر پر سونا اور دیگر حسانی آزار برداشت کرنا شامل ہیں ۔ پورانوں کی تعلیم کے مطابق دیئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف کوئی مارے والا تھا ، نہ دوست نہ دشمن ، نہ فاتل ، ہر چبز صرف لاعلمی کی بنا پر ایک دھوکا ہے ۔" تپسیا کرنے والوں کے نزدیک اور افراف حمیدہ حسب ذیل ہیں : (۱) رحم ۔ (۲) اخلاق بابندی ۔ اوصاف حمیدہ حسب ذیل ہیں : (۱) رحم ۔ (۲) اخلاق بابندی ۔

'گیتا' ہندو دھرم اور فلسفے کی ایک اور نہایت اہم دستاویز ہے ۔ گبنا میں تپس کی نین شکلیں ہیں: (۱) جسانی نبس، ضبط خواہش، دیوتاؤں، برہموں اور دانشوروں کی تعظیم و تکریم، صفائی، خلوص، عفت، ایذارسانی سے برہمز ۔ (۱) فول کا تپس، شعریں گفتاری اور حتی گوئی، مطالعہ ۔ (۳) ذہنی نربیت، توکل، ضبط نفس، ذہن اور فکر کی صفائی اور پاکیزگی ۔

لیکن گیتا کا سب سے اہم نکتہ یہ ہے کہ اس میں سادھوؤں

کی مطلق نرک دنیہ اور فرائض و حقوق کی دہاوی زندگی میں ایک مفاہمت ہش کی گئی ہے۔ خواہشات کو دالکل فنا کر دینے اور جائز و معتول حواہشات کی تکمیل کے درسان ایک اعتدال کا راستہ تحویز کیا گبا ہے۔ وہدانت کے بعض علم برداروں کے برعکس گیتا تصور یہ ہے کہ جسم اور ذہن کے افعال کا مطلق نعطل ممکن نہیں ہے اور اگرجہ گبتا میں بھی حبس دم کو تربیت نفس کا ابک ذریعہ تسلیم کیا گہ ہے لبکن وہاں اصل نفس کی ہا کبزگی کے سانھ خود کو دیوتاؤں کی مرضی میں گم کرنے پر زور دیا گیا ہے۔ گیتا کی نعلیاں کے بہن نظر انسان معاشرے میں رد کر اپنے فرائض بجا کی نعلیاں کے بہن نظر انسان معاشرے میں رد کر اپنے فرائض بجا لاتے ہوئے بھی بجات حاصل کر سکتا ہے بشرطبکہ وہ روحانی طور پر بلندی حاصل کر کو اپنا مقصد سمجھے اور اپنی دوجہ ذات بلندی حاصل کر نے کو اپنا مقصد سمجھے اور اپنی دوجہ کرنے خداوندی پر مر دوز ر نھے۔ اس توجہ کے وہ لمے سے نوجہ کرنے والا وجود مطلق میں سا سکنا ہے اور دوحہ کی بنباد عشق و محبت پر ہے۔ بھگوٹ بران کے نزدبک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم پر ہے۔ بھگوٹ بران کے نزدبک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم پر ہے۔ بھگوٹ بران کے نزدبک اس کے تین ذریعے ہیں: (۱) علم

گمتا کے بعد ہندوؤں کا بھگتی فلسفہ ہے۔ ایک حقیقی بھگت کے نزدیک جملہ ہوجودات خالق کی قدرت کے ظاہر ہیر اور سب برابر ہیں۔ گمتا کا فلسفہ ہمہ ازوست کا فلسفہ ہے۔ خداوند اور انسان کی دوئی ایک حقیقت ہے لیکن انسان ، خداوند کا ایک ،ظرر ہے۔ بہ ممکن ہے کنہ ریاضت و عبادت میں ایک منزل ایسی آئے جمال عالم جذب میں وفور شوق سے بھگت اور اس کا رب ایک ہو جائے عقل صرف ایک معدود دائر ہے میں چکر لگاتی رہتی ہے اور اس حلقے سے باہر نہیں نکل سکتی ۔ اعلٰی ترین اعال عقل و فکر کی رسائی سے باہر نہیں نکل سکتی ۔ اعلٰی ترین اعال عقل و فکر کی رسائی سے باہر بیں ۔ ان کی بنیاد عشق و محبت ہر ہے ۔ اس عشق کی نفصیلات اس طرح بیان کی گئی ہیں : (۱) اس کی بنیاد احساس فرض اور اس طرح نیان کی گئی ہیں : (۱) اس کی بنیاد احساس فرض اور احترام ذات قدس ہر ہے ۔ (۲) جذبہ محبت غیر آرادی اور احترام ذات قدس ہر ہے ۔ (۲) جذبہ محبت غیر آرادی اور

عدر محدود ہونا چاہیے ، صرف اسی صورت میں محبوب کا قرب حاصل بَ سَكُمُنَا ہِے ۔ (٣) خداوند كو محبوب ترين سعشوني يا عاشق سمجھنا جاہے اور اس سے اس طرح کی شدید نسوانی محبت کرنا چاہے جسی الک عورب آنو النے محبوب سے ہونی ہے۔ محبت کا یہ انداز نہایت گہرا ، شبریں اور مکمل سمجھا گیا ہے اور اس کا نام مدھرا ہے ۔ کرنسن کی زندگی میں محبت انک منالیہ رنگ احتمار کو لبتی ہے -عورت کے لیے خاوند کی محبت ایک مذہبی فریضہ ہے اور اس کی تہہ ں یہ نصور ہے کہ عورت مرد کی محبت نکمیل کے بعد ایک روحانی حدیے میں نبدیل ہو سکمی ہے . مجاز سے حقیقت نک کا مہ سفر صوفیا ئے بہاں بار بار مذ دور ہے۔ مسلمان صوفہوں کی تعلیات میں گنتا اور بہگتی کے نصوران کا کچھ شائبہ ضرور ہے۔ بانخصوس متأخرین بندی مسلمان صوفیاء کے بہاں درسن کا ذکر اور ان کی محبب و عشق م احترام بار بار ملتا ہے۔ بعض صوفیاء اپنی توجہ کرسن پر بھی مركوز كرت نهے اور أنهيں ابك حق رسيده سالک سمجهتے نهے -ظاہر ہے یہ عنصر اسلامی نہیں لیکن فلسفہ عشق و محبت کے معالملے میں دیگر عناصر اور ائرات کے ساتھ اس کا شمول بھی احاطہ اسکان سے خارج نہیں ہے ۔ ہندو فلسفے کے اثرات بلا سبہہ براہ راست اور الواسط، مسلمانوں کے نظام فکر پر اثر انداز ہوئے ہیں ، لیکن بعض ہمبادی اخسلافات بھی نظر انداز نہیں کئیے جا سکتے ؛ ممکر روحانی ارنقا میں سندو فلسفہ ننزیل کا قائل ہے ۔ ذات خداوندی ، دیوتا ، براہ ، وجود مطلق ، انسان کے جسموں میں حَلُول کر سکتی ہے -ایسی بنزیل اسلامی نقطہ نظر سے فطعاً نائمکن ہے۔ ایک جسم سے دوسرے جسم سیں روح کا انتقال ، نناسخ کا چکر اور مکتی کا تصور بھی جس طرح ہندو مذہب اور فلسفے میں ہے ، اسلامی عقاید سے بنیادی طور پر مختلف ہے۔

(ہندی ماخذات میں بدھ انرات اس مفالے میں طوالت کے باعث اللہ ماہ کی محناج ہے) - شامل نہیں کہے گئے ، ان کی تفصیل ایک الگ باب کی محناج ہے) -

## كتابيات '

(صرف اس باب کے ماخذات ، جن کے حوالے حواشی میں موجود ہیں)
The Holy Quian

Arbery, A. J.

... Sufism.

Burkett, F. C.

... The Religion of the Mam-

Das Gupt:

... Hindu Mysticism.

Dawson, M. M.

The Ethical Religion of Zoroaster.

Jackson, A. V. William

... Researches in Manichaeism.

MacDonnel, A. A.

... Vedic Mythology,

باب اول

عصل اول ، داری نصوف کا ادرایی اور ویدایی بس مطر ـ

Suhsm, A. J. Arbery, - 1

Mysties of Islam, Nicholson. - 7

Outlines of Islamic Culture, M. A. Shustry, Vol. II - v

The Ethical Religion of Zoroaster, M.M. Dawson. - &

ن د ایشا د

Media, Z. A. Ragozm, - n

Outlines of Islamic Colture. - 4

The Religion of the Manichees, F.C. Budatt - Combridge = A Univ. Press, 1925.

و ۔ ایضاً ۔

١٠ - ايضا -

رر ۔ ایضآ ۔

۱ ۔ ایصاً ۔

۱۳ \_ ایضاً \_

س - ایضاً -

Researches in Manichaeism, A. V. William Jackson. - 14

Vedic Mythology, A. A. MacDonnell, Encyclopedia of - 17
Indo Aryan Research Series, Verlagvon Karl. J. Trubner
Strassburg 1891.

- ے ا ۔ ایضا ۔
- ۱۰ ایضا -
- ور مرايضاً م
- ، ۲ \_ ایضآ \_

Hundu Mysticism, Das Gupta. - r1

- ۲۰ ۔ ایضا ۔
- ۲۲ ایضا -
- م، ۔ ایضا ۔

باب اول

فصل دوم

تاریخ تصوف کا ہندی، یونانی اور اسلامی پس منظر

#### باساول

#### فصل دوم

# ناریخ تصوف کا ہندی، یونانی اور اسلامی پس منظر

بدھوں کے فلسفہ حیات کا خلاصہ یہ ہے کہ روح دراصل امحاب ادراک کے مجموعے کا نام ہے اور عقل میں نسلسل اس طرح فائم رہتا ہے کہ ہر ادراک آنے والے ادراک سے ایک خاص فوت کے اس مربوط رہتا ہے۔ یہ فوت ہر ادراک کو مھوڑی دیر کے لیے فائم رکھتی ہے ، یہاں تک کہ کوئی دوسرا ادراک یا تجربہ آکر اس سے مربوط ہو جانا ہے۔ اگر تلازمہ (association) کی یہ قوت طعا سلب ہو جائے تو آخری نجان حاصل ہو جاتی ہے۔ بدء مفکرین کے انک طبقہ کا عقیدہ ہے کہ شعور کا مکمل انقطاع ہی ان کے مذہب کا مقصد اعلی ہے۔ لیکن دوسرے طبقہ کا خمال ہے کہ خارجی عالم شعور کے ساتھ وجود قائم ہے۔ اگر شعور ہر لمحے بدلنا رہتا ہے ذو اسی طرح کائنان میں ادراک کے ہر لمحے کے ساتھ برچبز بیدا ہوتی اور فنا ہوتی رہتی ہے۔ ا

ہدھی مابعدالطبیعیاتی حکاء کے چار طبقات ہیں اور چاروں اس بر متفق ہیں کہ کائنات میں ہر لمحہ بہ بغیر ہوتا رہتا ہے۔ اخملاف

Proceedings of the Third Oriental Conference, 1924. - 1 The Metaphysics of the Saiva Sidhanta System. By K. Subramanyam, pp. 572-73

اس پر ہے کہ یہ کائنات حقیقی ہے دا محض وہمی ۔ پہلے عقیدے کے علمبردار سدهما سکاسی اس کے فائل بی کہ ساری کائنات جس میں خود بہارا شعور دھی شاہ ل ہے ، محض واہمہ ہے ، حفیقت میں کوئی سے وجود نہیں رکھتی ۔ ان کی دلسل یہ ہے کہ جو شے سوجود ہے، فہ نہیں ہو سکتی اور جو عدم ہے وہ وجود سر نہیں آ سکتی ۔ لہلذا ر احجے کے تحربے میں کائنات کی اسما ظاہر اور غائب ہوتی رہی ہیں ۔ دوسرا طبعہ بوہ چراسی مفکربن کا ہے۔ ان کے نزدیک شعور الک ذاہی نجر بہ ہے اس لے حقیقی ہے ، لیکن حارجی کائنات محض ذہن کا ایک دھوکا اور ایک خواب ہے ۔ تسرمے طبعہ کے نزدیک شعور اور كاثنات دونوں حميفي بين لبكن أخرالذكركا ادراك دراہ راست مہیں ہونا ۔ ہر مادی سے انک لمحے کے لیے سعور میں داخل ہوی ہے اور اپنا ایک نفش حہوڑ کر نکل جاتی ہے - دراصل ہمیں اسی نقش کا ادراک یا احساس ہوتا ہے اور ہم اسی کو اصل سے سمجھ اسنے ہیں۔ اس طبغے کے حکا، جو سوترانتکا سی (Sautrantikas) آئمار نے بین ، کائنات کی تخلیق چار قسم کے جوہروں کا عمل سمجھتے ہیں اور انسان کے داخلی تجربان کو پایخ منزلوں میں نہسم کرتے ہیں جو حس ، ادراک ، تصور ، کیفیت اور حافظہ کے نفسہاتی اعمال کے مطابق بس۔ جوتھے طبقے کے حکماء تیسر مے طبقے کے برعکس اس کے قائل میں کہ ہمیں جس چیز کا ادراک اور احساس ہودا ہے وہ حقبقی خارجی کائنات ہے نہ کہ شعور ہر اس کے نفوش محض -

یہ دو بدھوں کے نظام فکری کا مابعدالطبیعیاتی پہلو نھا ، تصوف کے سلانات بدھ کی تعلیات میں نہایت واضح اور ہمایاں ہیں ۔ بدھ کی تعلیات کا خلاصہ یہ ہے کہ ہم ظاہر اور باطن میں خواہشات کے بندھنوں میں گرفتار ہیں اور ان سے آزاد ہونے کی صورت صرف یہ ہے کہ ضبط نفس ، توجہ اور علم و حکمت کو اختیار کیا

حائے ۔ بظاہر یہ یوک فلسفہ کی صدائے بازگشت معلوم ہوتی ہے لیکن بنادی فرق یہ ہے کہ یوگی کے نزدیک ضبط اور توجہ کا مقصہ بالآخر روح کو منور بالذات کر کے آزاد لرانا ہے اور بدھ کے نزدیک عدم معض ہونے سے ہی نجات حاصل ہو سکتی ہے۔ بدھ کے ان نظریات كا جائزه ليتر ہوئے ايک محفق لكھتا ہے كہ كونم كے نرديك أنسان جعر و اختیار کی کشاکش میں گرفتار ہے۔ منشا با مشیت ایسے اختیار کی طرف رجوع کرتی ہے اور فانون یا شربعت اس اختیار کو پابند شریتے ہیں ، چنانچہ انسان اپنی ساری زندگی اس جس و اختیار کے درسیاف فیصلہ کرنے میں گزارتا ہے۔ زندگی اسی فیصلہ کے عمل مسلسل کا نام ہے اور اسی عمل میں انسان ارتقائی منازل طے کردا ہے اور ہر مصلہ کے بعد وہ ایک حالت سے دوسری مختلف صورت یا حالت اختبار کر تا ہے۔ وہ ایسی حالت اختیار کرنا چاہتا ہے جو پہلی سے بہتر ہو۔ اس سلسل ''ہوئے'' کو ایک طرح کے طے منازل با سفر سے ىشبېهه دى گئى ہے اور بدھ مذہبى لٹريچر ميں اس پر بہت كچھ لکھا گیا ہے۔ 'انا' کے ارتقا کی جو تشریج کی گئی ہے اس کی صدا ہے بازگشت بھی دور دور تک سنائی دیتی ہے اور اگر منزل نھی خودی یا عدم محض ہونا نہ ہو نو اس میں ارتقا کے صحت مند رجحانات بھی

ا - "لذت" عذاب کی بنباد ہے - "وجود" کا لازمی نتیجہ
"پیدائش" ہے اور جو پیدا ہوا وہ بوڑھا ہو گا اور مرے کا کامل وہ ہے جو ممام خواہشات کو فنا کر دے ، ہر جذبے
کو مثا دے ، ہر طلب کو ذرک کر دے ۔ اس طرح انسان
کامل بیداری سے ہمکمار ہو جاتا ہے ۔"

موجود ہیں ۔ سنفی رجحانات کا اندازہ ان تعلمات سے کیجے :

Mrs Rhys David, A Manual of Buddhism, p, 192. - v

The Majjihma Nikaya. The first fifty discourses from - 7 the collection of medium length discourses of Gautama the Buddha, By Bhikku Silchara, p. 3.

- سچا بهکشو ہر چیز خوشی سے برداشت کرتا ہے، وہ عقلمندی

  کے سانھ غور و فکر کرتا ہے، وہ سردی، گرسی، بھوک،
  داس، آئدھی، سینہ، سکھیوں اور مجھروں کا ستانا اور
  رینگنے والے کبڑوں کی اذبت دہی، لوگوں کا غم و غصہ،
  گالی گلوچ اور دنسنام طرازی صبر و شکر کے ساتھ برداشت
  کرنا ہے۔ اس کے بدن کو اذبتیں جنچتی ہیں، شدید،
  پریشان کن، جن سے زندگی کو خطرہ ہونا ہے۔ وہ ان
  سب کو بڑی خامونسی سے فبول کرنا ہے۔
- ہ ۔ ''اور تہ اے برہمنو! نرک خواہش کے بعد اور ہر گناہ سے کنارہ کش ہوکر ، اس عالم میں کہ میرا شعور اور نصور ابھی تک سرگرم عمل بھا ، میں اس مسرت اور انبساط سے ہمکنار ہوا جو ترک علائق سے حاصل ہوئے ہیں اور اس طرح میں اعلی روحانی کبف کی بہلی منزل میں داخل ہوا ۔ اس کے بعد سعور اور نصور کے انتظام سے میں اعلی روحانی کیف کی دوسری منزل میں داخل ہوا اور جب میں شعور اور نصور کے بندھنوں سے بالکل آزاد ہوگا دو مجھے وہ مسرت اور انبساط حاصل ہوا جو مراقبے سے نصیب ہوتا ہے ۔"
- ۵ ''جس طرح ایک کپڑا جو مہلا ہوگبا ہو اور جس پر طرح طرح کے داغ لگ گئے ہوں ، جب صاف پانی میں دھویا جانا ہے

ہ \_ ایضاً ، ص ۹ -

ه ـ ايضاً ، ص ١٥٠

تو باک و صاف ہو جاتا ہے یا جس طرح خالص سونا دہکتی ہوئی آگ کی بھٹی میں سے گذر کر خالص اور ساف مرآمد ہوتا ہے ، اسی طرح وہ نقیر جو ایسی صفات حمیاہ ، فہم اور فراست کا مالک ہو ، چا**ول** سے تیار کی ہوئی غذا جس میں صرف سنتخب مصالحے اور مشروبات شامل ہوں ، کھا سکنا ہے اور اس سے اسے کسی ضرر کے ہمجنے کا احتمال نہیں ۔''' - - ''بہ عہد کرتے ہیں کہ ایسی زندگی بسر کرس کے جس سے کسی کو نقصان با ضرر نہ پہنجے ، ہم کسی جاندار آنو ہلاک نہ کریں کے ، نہ چوری کریں کے اور نہ جھوٹ بولیں کے اور نہ بدکاری کے مہاتکب ہوں گے - ہاری زدان سے کوئی كالى ، كوئى ناملائم لفظ اور ببهوده بأت نه نكار كى - بهم حسد ، لالع اور بغض کو اپنی ذات سے دور رکھیں گے -ہم صحبح اور سجی فہم و فراست ، حقیقی صفاہے ذہن ، سجى گفتگو ، درست اعال ، كسب حلال ، جائز جد و جهد، جائز ذ ار و فکر ، جائز حکمت اور حقیقی نجات کے مسلک پر کاربند رہیں گے - ہم کاہلی سے دور رہیں کے ، انکسار اور خاکساری اختیار کریں کے ، ہم تذبذب سے احتراز کریں گے ، نیک ، شریف اور رحمدل رہیں کے ، ہم ایمان داری اور نوکل اختیار کریں گے ، ہم حلیم خصلت ، کشادہ دل ، صاف گو ، حتی پسند بنس کے ، انکسار اور عاجزی ہارا ننعار ہوگ ، ہم خدا سے تعبت کا راستہ تلاش کریں گے ، ہم مخلص ، اراد ہے کے مضبوط ، باحیا اور اپنے ضمیر کو زندہ رکھنے والے ہوں گے ، ہم ہر چیز کی حقیقت معلوم کرنے کی کوشش كريں كے اور باعمل بنيں كے ، بہم اپنے ذہن كى تربيت اور فہم کی نعلم کی طرف متوجہ ہوں گے ، وتنی اور عارضی چیزوں

The Majjihma Nikaya p. 39 - 7

کا ہم انر قبول نہ کربں کے اور ان کی خوابش سے گریز کر کے ابھیں گزر جانے دیں گے ۔''

ے۔ '' جو پبدا ہوا اسے زوال اور فنا سے' ، فر نہیں ، اگر پبدائش ختم ہو جائے تیں اور ختم ہو جائے ہیں اور جو دختم ہو جائے ہیں اور جو راستہ زوال اور فنا کے چکر کو ختم کرتا ہے وہی نجات کا اعللی ہشتگانہ راسنہ ہے ۔''ا

شدید قسم کے ضبط نفس، ترک لدت، نرف علائف، عزلت نشبنی اور تزکسہ باطن در جتنا زور ان افوال مبس سوجود ہے وہ کسی نشریج یا تفسیر کا محتاج نہیں ۔ اس کا خلاصہ یہ ہے کہ زندگی یا وجود سوہوم اور عدم پذیر ہے ۔ اس کا انجام یہری ، د کھ ، زوال ، انسشار ، انہ حلال اور بالآخر فنا ہے ، لبکن فما سے یہ چکر خلم نہیں ہو جانا ، صرف معرفت اس چکر کو ختم کر کے حکم کر نفا سے یہ ایک خاص مکتی ، نروان یا نجات کامل حاصل کر سکتی ہے ۔ یہ ایک خاص مکتی ، نروان یا نجات کامل حاصل کر سکتی ہے ۔ یہ ایک خاص محتی نہیں ، البتہ مانی کے عفائد میں اس کی جھلک ملتی ہے ۔ ہم آہنگ نہیں ، البتہ مانی کے عفائد میں اس کی جھلک ملتی ہے ۔

The Majjihma Nikaya, Pp. 47 - +8 - 2

۸ - سراج نے کتاب اللمع (صفحہ ۱۹۹) میں ابراہیم ن ادھم کا ایک قول نقل کیا ہے ''وال اذا تزوج الفقیر فمثلہ رجل قد رکبت السفینة فاذا ولد له قد غرف'' - فرمایا اگر فقیر بے شادی کی تو اس کی مثال السے شخص کی سی ہے جو ناؤ پر سوار ہوگیا ، اس کے بعد اگر اس کے اولاد ہوئی تو سمجھو ڈوب گیا - یہ مانی یا گوم بدھ کا قول ہو سکتا ہے ، کسی مدلمان کا نہیں ۔

ایضا صفحہ ہی ، گوتم بدھ کی تعلیات میں آٹھ کا عدد غیر معمولی اہمیت رکھتا ہے۔ سلوک کی آٹھ منزلیں ہیں جن کے طے کرنے کے بعد مکمل نجات حاصل ہوتی ہے۔ ہر منزل کے آٹھ راستے ہیں اور ہر راستے میں آٹھ نشان ہیں - یہاں اس راستے کو جو پیدائش ، زوال اور فنا کے چکر کو ختم کر دے ، کہا گیا ہے۔

لیکن بدھ مت کا اثر بہت دور دور تک پہنچا ہے ، نہ صرف یہ کہ بندوستان کے فلسفہ اور عقائد میں اس کا نفوذ پایا جانا ہے بلکہ بندوستان سے باہر ایران اور عرب تک اس کے اثرات پھیل چکے تھے، اس لیے براہ راست یا بالواسطہ دیگر مذاہب اور دبستان حکمت میں بھی اس کی جھلک پائی جاتی ہے ۔ لیکن تاریخی اعتبار سے ایسے اثرات کے اصل مآخذ کا ہتہ لگانا بہت دشوار ہے ، کیونکہ ان میں سے بعض عقائد اور نظریات گوتم بدھ سے پہنے مختلف صورتوں میں فروغ ہا چکے تھے ، لیکن ان اثرات سے قطعاً انکر کی گنجائش بھی نہیں ۔ بلخ جو تصوف اسلام کے ابتدائی می کزوں میں سے ہے ، نہیں ۔ بلخ جو تصوف اسلام کے ابتدائی می کزوں میں سے ہے ، نہیں اس علاقہ میں اتنی نفوذ کر چکی تھیں کہ بعض صوفیاء شعریات اس علاقہ میں اتنی نفوذ کر چکی تھیں کہ بعض صوفیاء مثلاً ابراہم بن ادھم پر لوگوں کو گوتم بدھ کا دھوکا ہوا ہے ۔

#### بوناني مآخذ

خطہ یونان اور فلسفہ و حکمت ایک دوسرے کے مترادف ہوگئے ہیں ۔ ایران اور ہندوستان کے علاوہ اگر کسی خطے کے افکار اور نظریات نے ہزاروں سال علاء ، حکاء ، مفکرین اور فلاسفہ کی رہمری و رہنائی کی ہے تو وہ ہی خطہ یونان ہے ۔ عیسائیت اور اس کے بعد مسلانوں کے حکاء کے خیالات جس حد تک فلسفہ یونان سے متأثر ہوئے ہیں ، اس کی داستان بہت طویل ہے ، اس لیے یہاں ہم صرف ان مسائل کو پیش نظر رکھیں گے جنھوں نے تصوف اور صوفیاء کے مسالک کو متأثر کیا ہے ۔ یونانی فلسفہ کا بانی تھیلس صوفیاء کے مسالک کو متأثر کیا ہے ۔ یونانی فلسفہ کا بانی تھیلس مسیح کا زمانہ پایا تھا اور اس اعتبار سے وہ گوتم بدھ کا بقریباً مسیح کا زمانہ پایا تھا اور اس اعتبار سے وہ گوتم بدھ کا بقریباً شہرایا ۔ اس کا قول تھا کہ تمام اشیاء کی اصل پانی ہے ، پر چیز کی اصل ٹھہرایا ۔ اس کا قول تھا کہ تمام اشیاء کی اصل پانی ہے ، پر چیز پانی سے پیدا ہوئی اور پانی ہی کی طرف عود کرنے والی ہے ۔ اس پانی سے پیدا ہوئی اور پانی ہی کی طرف عود کرنے والی ہے ۔ اس

نطریہ میں وحدت وجود کی ایک شکل نظر آتی ہے ، اگر چہ سہ اس قدر واصح نہیں ہے جتی صوفیاء کے یہاں ہے یا جس طرح بعد میں خود یونانی فلاسفہ کے ہاں ملتی ہے۔ جھٹی صدی قبل مسمع کا دوسرا ناسور حکیم فیثا غورث تھا ، حو علم ہندسہ کے بانیوں میں شار ہوتا ہے۔ اس کے افکار میں سب سے اہم نظریہ اعداد کا ہے جو اس کے نزدیک کائنات کی اصل ہیں ۔ اس کے نزدیک طاق اعداد جفت اعداد سے اعلیٰ اور برتر ہیں اور چار کا عدد مکمل نربن ہے -فیثا غورث کے اس نظریہ نے مختلف حکاء اور صوفیا کو ستأثر کیا ہے ، بالخصوص صوفیوں کے طریق عشبندیہ میں جن تہن مقامات پر رور دیا گیا ہے ، ان میں پہلا نظر بہ عدد ہے ۔ اذکار اور اشغال میں بھی اعداد کی اہمیت سلحوظ رکھی گئی ہے ۔ عملیات اور نقوش میں اعداد کے دور رس اثرات اور انسانی زندگی سے ان کے گہرے تعلق کا خیال ثابت ہوتا ہے لیکن فیثا غورث کے بعض خبالات ایسے ہیں جو کسی مسلمان کے لیے قابل فبول نہیں ہو سکتے ، مثلاً زردشتی٠١ عقیدہ کی طرح فیثا غورث کائنات میں دوئی کا قائل تھا اور روح کے بارے میں اس کے نظریات ہندو فلسفہ سے قریب آ جاتے ہیں ۔ اسکا خیال تھا کہ حیات حیوانی کے علاوہ کائنات میں ہر شے جاندار ہے اور جان یا روح ایک جسم سے دوسرے جسم میں اپنے مکمل یا نا مکمل ہونے کے اعتبار سے سنتقل ہوتی رہتی ہے ۔ یہ بھی ایک طرح کا تناسخ ہے۔ ایک اور قابل ذکر حکم ایمنی ڈوکلیس ہے جو مشمور فلسفى براكليش كاشاكرد اور صقلبه كا باشنده تها - اس كا عقیده تها که حیات انسانی اپنی سوجوده شکل اور حالت نک پهنچنر میں بہت سی ارتقائی منزلوں سے گزر چکی ہے۔ یہ ارتقا کا وہ نظریہ ہے جسے بعد میں ڈارون نے علمی نقطہ انظر سے مکمل اور تجربات

Outlines of Islamic Culture. By A. M. A. Shustry. Vol. - 1. II, p. 359.

سے ثابت کیا لیکن اس سے پہلے اس کے آثار حکا، ، فلاسفہ اور صوفیا، کے یہاں ملنے لگتے ہیں ۔ مثنوی مولانا روم سیں جادات سے بانات ، نباتات سے حیوانات ، اور حیوان سے انسان تک ارتقا کی منزلب واضع طور پر گنائی گئی ہیں ۔ انمفی ڈوکلیس اس کا بھی قائل تھا کہ کائنات کی بنیاد دو متحرک قوتوں پر ہے: ابک قوت کو وہ محبت ، عشق ، کشش ، جذب اور رغبت سے تعبیر کرتا ہے اور دوسری فوت نفرت ، پیکار اور فراق کی ہے۔ محبت کی قوت کائنات میں ضبط و نظم اور اتحاد پیدا کرنے کی باعث ہے اور نفرت سے انتشار اور افتراق پیدا ہوتا ہے۔ نظام کائنات میں عشق ، جذب یا محبت کی کرشمہ سازیاں بالآخر جو رنگ لاتی ہیں اس سے نصوف کی کتابیں اور ہاری شاعری اور ادب کے کتنے ہی حسین نقوش آب و رنگ ہاتے ہیں۔ قدیم یونانی فلاسفہ کے سلسلر کی آخری کڑی فارمینداس ہے ۔ اس کا نظریہ تھاکہ حرکت اور سکون محض حواس کے پیدا کردہ واسمے ہیں ، اصل ذات میں نہ حرکت ہے نہ نغیر (الآن کاکان)۔ تھیلس کے نظریہ مقیقت آب کی طرح ہمیں مہاں بھی مسلک وحدت وجودی کی جھلک دکھائی دیتی ہے اور حرکت و سکون کا یہ نظریہ فلسفہ ؑ زمان و مکان کے ارتقا پر خاصا اثر انداز ہوا ہے۔

ان کے بعد فلاسفہ یونان میں ان حکاء کا دور آتا ہے جنھیں سوفسطائی کہا جاتا ہے۔ ان کا طریق کار یہ تھا کہ موضوع زیر بحث پر وہ مختلف زاویوں سے تمام دلائل جمع کرکے ، منطق سے دعوؤں کی تاثید یا تردید لرئے ، اس اعتبار سے سوفسطائی حکاء اعلی درجے کے خطیب اور جرح کرنے والے تھے ۔ ان کا نظریہ یہ تھا کہ پر شخص کو چاہیے کہ وہ اپنی ذاتی قوت فیصلہ ، عقل اور منطق کا پورا پورا استعال کرے اور جو شے اسے اپنے اس تجربے اور یقین سے بہترین نظر آئے ، اسے اختیار کرے ۔ ذاتی فیصلے تجربے اور یقین سے بہترین نظر آئے ، اسے اختیار کرے ۔ ذاتی فیصلے

اور ذاتی تجریے کی یہ اہمیت اور انسانیت کی عظمت کا بہ احساس ہمیں بعض صوفیاء کے مسلک میں بھی نظر آتا ہے ، لیکن بعض بنیادی بادوں میں صوفی سوفسطائیوں سے قطعاً انفاق نہیں کر سکتے، مشلا سوفسطائی تقلید کے بالکل قائل نہیں اور سوق کے یہاں ایک منزل میں مرشد کے تجربات ، فیصلوں اور ہدایتوں کی بڑی اہمیت ہے ۔

### بمے سجادہ رنگین کن گرت پیر ِ مغان گوید کہ سالک ہے خبر نبود ز راہ و رسم ِ منزلہا

سوفسطائی حفیقت کے ادراک کے لیے بحث ، جرح ، استدلال ، دلائل اور براہین کا سہارا ڈھونڈتے ہیں ۔ صوفیوں کے نزدیک معرفت کا یہ طریقہ زیادہ سودمند نہیں ، کیونکہ سبب ، نتیجہ ، علت و معلول کا چکر کبھی ختم نہیں ہوتا اور عقل کی رسائی بس ایک محدود افق تک ہے ۔ سوفسطائیوں کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ اشیاء کے حقیقی علم کا حصول یا اصل معرفت نامکن ہے لیکن صوفیا کے بزدیک یہ معرفت نہ صرف ممکن بلکہ فرض اور تخلیق کی غایت ہے اور ایسی معرفت کے لیے صوفیا جد و جہد کرتے ہیں ۔ بعض مسلمان مفکرین اور حکاء نے سوفسطائیوں کا سا انداز فکر اور طریق استدلال اختیار کیا ہے لیکن اصل تصوف اور صوفیوں پر ان کے اثرات نہ ہونے کیا ہے لیکن اصل تصوف اور صوفیوں پر ان کے اثرات نہ ہونے کیا ہے لیکن اصل تصوف اور صوفیوں پر ان کے اثرات نہ ہونے کے برابر ہیں ۔ اسی طرح بعض لوگ غلط فہمی سے خود لفظ صوفی کا تعلق (Sophist) سے بتائے ہیں ، جو تاریخی اور لسانی شہادتوں کا تعلق رفط نظر میلانات اور رجحانات کے اختلاف کی بنیاد پر بھی قرین سے سے قطع نظر میلانات اور رجحانات کے اختلاف کی بنیاد پر بھی قرین

سوفسطائیوں کے دور کے خاتمے پر ہمیں سقراط (Socrates) کا نام ملتا ہے جسے ۳۹۹ ق۔م میں اس جرم کی سزا میں زہر کا ہیالہ پینا پڑا کہ اس نے یونانی دیو مالا کے دیوتاؤں اور دیویوں

کو ماننے سے انکار کر دیا تھا اور تلاش حق اور اس کے اظہار میں جرأت ، بیباکی اور مردانگی کا ثبوت دینے پر آمادہ "تھا ۔ سقراط کے نزدیک علم اور نیکی مترادف ہیں ۔ اس کا عقیدہ تھا کہ انسان کا اپنا ضمیر اس کا حقیقی رہنا اور سچا رہبر ہے اور اسی کو خیر و شرکا فیصلہ کرنے کے لیے صحیح معیار قرار دبنا چاہیے ـ یونایی حکاء میں سقراط کے بلند س تبہ کے باوجور مسلمان مفکرین حکاء اور صوفیا پر اس کے خیالات کا براہ راست اثر ہے۔ کم نظر أما ہے۔ افلاطون پہلا یونانی حکیم ہے جس کے افکار و نظریات نے عيسائيون اور مسلمانون بالخصوص صوفيون كو حاصا متأثر كيا ـ افلاطون جو سقراط کا شاگرد تھا ہ ہم ق۔م میں پیدا ہوا۔ اس نے اپنی عمر کے تقریباً بچاس سال نلاش حق ، تعلیم و تدریس اور تالیف و نصنیف میں گزارے ۔ اس کے نزدیک اعیان ازلی حقائق ہیں ۔ جن اشیاء کو ہم عالم محسوسات میں دیکھتے ہیں ، وہ ان اعیان کی نا تمام نقلیں ہیں۔ ان اعیان کو افلاطون نے پایخ اقسام میں گنایا ے: (١) حياتي مثلاً انسان ، حيوان وغيره كا تصور ، (۲) (Elemental) ، (۳) منطقی مثلاً مشابهت ، سکون و حرکت ، وحدت و کثرت وغیره ، (م) مادی ، (۵) اخلاق مثلاً حسن ، خیر، صداقت وغیره ـ ان اعیان کا جوہر اپنی غیر جسانی اور غیر محسوس حالت میں ایک صورت و حالت پر قائم ہے ۔ اس میں تغیر و تبدل، ترميم و اضافه ، كمي اور زيادتي نهين بدوتي ـ يد قائم بالذات بين اور ازلی و ابدی ہیں ۔ اشیا میں کثرت پائی جا سکتی ہے لیکن ہر جنس کے عین میں وحدت اور صرف وحدت ہے۔ افلاطون کا یہ نظریہ وہی ہے جو بعض مسلمان مفکرین کے یہاں 'عالم مثال' کے نظریات میں جھلکتا ہے اور صوفیاء کے یہاں وحدت و کثرت کے تعلق اور كثرت ميں وحدت کے جلوے كى جو جھلک ہے وہ بھى اس نظريه سے کچھ نہ کچھ تعلق ضرور رکھتی ہے۔ اس سے ایک قدم اور آگے بڑھ کر افلاطون دعوی کرتا ہے کہ عین خالص ، قدیم اور

باقی ہے۔ باقی انسیا عارصی اور فانی ہیں۔ وہ عدم اور وجود کے ماہین ایک درمیانی حالت میں ہیں۔ اشیا ئے عالم کو محض عارضی ثابت کر کے افلاطون نے ایک ایسے نظام فکر کی بنیاد رکھی جس پر ایک پورا ہوائی قلعہ نعمیر ہو گیا اور آگے چل کر یورپ اور ایشیا کے مفکرین نے ، جن میں صوفیاء بھی شامل ہیں ، اسی کو اپنی فکر کی بنیاد قرار دیا۔ ہی وہ فلاطونیت ہے جس کی تردید اقبال نے مثنوی اسرار خودی میں کی ہے:

''در معنی ٔ این که افلاطون یونانی که تصوف و ادبیات اقوام اسلامیه از افکار او اثر عظیم پذیرفته بر مسلک گوسفندی رفته است و از تخیلات او احتراز واجب است ـ"

افلاطون کے مسئلہ اعیان پر ارسطو نے تنقید کی ہے۔ ارسطو کا زمانہ سمم تا ۳۲۲ ق۔م ہے۔ مسلمانوں میں اس کے مقلدین اور متبعین کو مشائیین کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور خود ارسطو کو معلم اول کا خطاب دیا گبا ہے۔ لیکن اس کی شہرت منطق اور صرف و نحو کے معلم کی حیثبت سے بھی کم نہیں ۔ اس کے نظریات کا خلاصہ یہ ہے کہ وجود اعلیٰ کائنات کا محرک اول اور وہی اس کی انتہا ہے۔ یہ نظریہ بعض صوفیا کے فول کے مطابق قرآن حکیم كى اس أيت كے مطابق ہے كہ 'انا للہ و انا اليہ راجعون' ـ ارسطو کے نزدیک یہ وجود خود قائم بالذات ہے ، قدیم ہے ، غیر مادی ہے ، خیر ہے ، زمان و مکان کی قید سے آزاد ہے ۔ کوئی اثر ، انقلاب ، تغیر و تبدل ، ترمیم و تنسیخ ، کمی بیشی قبول نهیں كرتا ۔ وہى ہر شے كو حركت دينا ہے اور ہر شے اسى كى طرف رجوع ہوتی ہے۔ وہ خود کسی شے کا محتاج نہیں ، کائنات میں حرکت یا تغیر کا سبب ایک محرک یا سبب ہے اور وہ علت غائی یا محرک اصلی خود حرکت سے باک ہے کیونکہ وہ مادیے سے پاک و سنزہ ہے اور حقیقت محض ہے۔ یہاں تک ارسطو کے افکار مسلمانوں کے لیے قابل قبول ہو سکتے ہیں ، لیکن وہ اس سے ایک قدم اور آگے بڑھاتا ہے اور کہتا ہے کہ مادہ جملہ کثرت کی بنیاد ہے ، مادہ بر شکل اختیار کر سکتا ہے ، مادہ اپنی املی حالت میں ساکن اور قائم ہے ، متحرک کی طرف مادہ اسی طرح مائل ہونا ہے جس طرح لوہا مقناطیس کی کشش سے اس کی طرف کھنچا چلا آنا ہے ۔ بعبی اس میں اختیار اور ارادہ کا دخل نہیں ، نہ اس کی کوئی غایت یا مقصد ہے ۔ اس مادہ کو ذات اعلیٰ نے تخلیق نہیں کیا بلکہ اس نے اس حرکت سے زندگی پائی ہے اور یہی حرکت مناظر و مظاہر عالم میں کثرت کی باعث ہے ، اس لیے حرکت مناظر و مظاہر عالم بھی قدیم ہے ، مادہ اور صورت دونوں قدیم ہیں لیکن مسلانوں عالم بھی قدیم ہے ، مادہ اور صورت دونوں قدیم ہیں لیکن مسلانوں کے نزدیک قائم بالذات اور قدیم صرف ایک ذات ہے اور وہ خدا ہوری طرح ارسطو کا نظریہ مسانوں کی توحید کے نظریہ سے ہوری طرح ہم آہنگ نہیں ہو سکتا ۔

ارسطو کے فلسفیانہ افکار مسلمانوں کو براہ راست خود ارسطو کی تصانیف کی بجائے ان حکاء کے وسیلے سے ملے ہیں جنھیں نو فلاطونی کہتے ہیں اور اگرچہ" بہت کم مسلمان صوفی فلاطینوس کے نام سے مانوس ہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ صوفیانہ افکار میں اس حکم کے نظریات کا پرتو صاف معلوم ہوتا ہے ۔ فلاطینوس جسے نوفلاطونیت کا بانی کہا جاتا ہے ، مصری فبطی تھا اور ہ. ۲ ق-م میں پیدا ہوا ۔ وہ عالم فاضل ہونے کے ساتھ ساتھ تمام راھبانہ خصائل و عادات کا حاصل نظر آتا ہے ۔ وہ صوفیوں کی طرح سادگی بسند اور عزلت نشین تھا ۔ اس کے مقالات اس کے شاگرد فرافری پسند اور عزلت نشین تھا ۔ اس کے مقالات اس کے شاگرد فرافری خلاصہ یہ ہے کہ ذات اعلی واحد ہے ، وہ ہر جگہ تجلی دکھاتا خلاصہ یہ ہے کہ ذات اعلی واحد ہے ، وہ ہر جگہ تجلی دکھاتا ہے اور ہر چرز اسی کی تجلی کا پرتو ہے ۔ اشیاء میں کثرت اور

Nicholson, Mystics of Islam, p. 12. - 11

تمرقہ کا سبب پرتو کی تدریجی سنازل سے پیدا ہوتا ہے اور ہر سنزل اسفل ایک کمرورتر پرتو ہوتا ہے اور اپنی تنویر کے لیے اپنے سے اعلمیٰ پرتوکی طرف سائل ہوتا ہے ۔ اس ذان کا مرکز ہر جگہ ہے ایکن احاطہ کمیں نہیں ، وہ خواہش اور مشیت سے پاک ہے۔ وہ ایک ایسی حالت ہے جسے ،اورا نے محسوسات (Super-conscious) کہہ سکنے ہیں اور جسے عالم بیداری سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ اس کی پہلی تجلی عقل کل ہے ، جسے نفس کل (Nous) کہا گیا ہے۔ یہ اس ذات کی ہملی تجلی اور صفات میں اس سے قریب ترین ہے ، وہ اس ذات کی طرح قائم بالذات ، قدیم ، کاسل اور اپنی ذات میں جملہ حیات پر محیط ہے۔ (Nous) کی بہلی تجلی یا تمثیل نفس (Pyche) یا روح کل ہے ۔ یہ نفس یا روح کل حیات کی غیر مادی اصل ہے اور عقل کل اور عالم اسباب کے درمیان ایک وسیلہ یا واسطہ ہے ۔ یہ نفس کل ، (Nous) سے نور حاصل کرتا ہے اور کائنات کو ماور کرتا ہے۔ اس میں مادہ کے ساتھ شامل ہو جانے كى صلاحيت ہے اور اسى ليے يہ ، عالم ميں حيات كا سبب اصلى (direct) ہے۔ اس تشریح سے فلاطونی اور نوفلاطونی افکار میں ذات اعللی ، عقل اور روح کی تثلیث ایک توحید کے مرکز پر جمع ہو جاتی ہے۔ غیر مادی اور نا فادل تقسیم ہونے کے باعث یہ عقل واحد ہے لیکن کثرت کے ذریعے اور وسیلے سے اس کا ادراک کیا جا سکتا ہے ۔ فلاطینوس کے نزدیک جملہ مادی اشیا کی ایک ماثل غیر مادی مشیل موجود ہے جو مادی شے سے زیادہ مکمل اور حیات سے معمور ہے ۔ خیالات اور تصورات میں کثرت ہے ، لیکن خیال كرنے والا ایک ہی ہے - جب فرد میں ذات كا احساس يا انانيت کا شعور پیدا ہو جاتا ہے تو حیات میں کثرت نمودار ہو جاتی ہے۔ مکان صرف اجسام کی تحدید ہے جو ذات کے اندر پیدا ہوتی ہے اور زمانہ روح اور مادہ کے اتصال کے سبب سے ظاہر ہوتا ہے اور مادی

وجود تک باق ہے ۔ او عالم محسوسات عالم عقل کا پر تو محض ایک عکس یا نامکمل تمثیل ہے۔ روح کے متعلق فلاطینوس کا نظریہ یہ ہے کہ ہر اسان دو روحوںکا حامل ہوتا ہے : ایک ربانی ہے جو اعلمٰی اور اس کی حقیقی ذات ہے ۔ یہ روح الہی کی تمثیل ہے ، حافظہ ، تخیل، شعور اور مشیئت کی مالک ہے ۔ دوسری روح محض اسفل یا حیوانی ہے جس کے اعمال خواہشات ، مسرت اور غم ، محبت اور غصہ ہے۔ یہ روح اسفل جسم کے ساتھ ابک فطری تفاضر یا جبلت کے ذریعہ سے واہستہ ہے۔ انسان کا اصلی انا خالص اور منزہ ہے۔ اس میں كوئى خوابش يا احساس نهين ـ يد اپنے ماثل ذات اعلى ا (High Self) سے کبھی جدا نہیں ہوتا اور ہمیشہ روح کل کا ایک ہلکا دھندلا سا پرتو رہتا ہے۔ روح انسانی اس طرح روح کل کی ایک تمثیل ہے ، اپنے جوہر میں پاک اور خالص ہے لیکن مادہ کی طرف راجع ہونے سے اس میں کھوٹ ، خامی اور خرابیاں پیدا ہوتی ہیں ۔ اس کا عروج دراصل ذات اعلیٰ کی طرف رجوع ہونے میں ہے اور جس طرح تنزیل یا زوال تدریجی ہے اسی طرح عروج بھی منزل الله منزل حاصل ہوتا ہے۔ فطرت کے حسن کا مطالعہ ، عالم میں کثرت اور وحدت کی ہم آہنگی پر غور و فکر ، اشیائے خارجی سے ا پنی توجه بیٹا کر اپنی حقیقی ذات پر توجه کرنا ، عقل کل پر غور و فکر سے یہ عروج منزل بہ منزل حاصل ہوتا ہے یہاں تک کہ انسان سمام دنیاوی علائق سے پاک صاف ہو کر ذات اعلیٰ کے دیدار سے مشرف ہوتا ہے۔

فلاطینوس نے انسانوں کو تین طبقات میں تقسیم کیا ہے: ایک طبقہ ان لوگوں کا ہے جو مادی دنیا کی تاریکی میں غرق ہیں۔

<sup>&</sup>quot;Space' is the limitation of the bodies formed from with - 1 v in and 'Time' is caused by the contact of the soul with matter and remains within material existence."

دوسرے وہ ہیں جو مادی دنیا سے بالا تر ہیں اور صفاے روحانی کی طرف ، اٹل ہیں اور وہی نیک بندے ہیں۔ تیسرا طبقہ صفات رہانی رکھنے والے کامل انسانوں کا ہے۔

اللطینوس کا السفہ حسن یہ ہے کہ حسن اور خیر ایک ہی شہ ہے لیکن خبر حسن پر فوفیت رکھتی ہے۔ یہ حسن روح میں ظاہر ہوتا ہے ، نظر اور ضمیر کے سامنے آتا ہے اور خیر یا صداقت کا نام پاتا ہے ۔ حسبن ترین شے عقل ہے جس سے نفس انسانی (rational soul) کو آنس ہے .. ارتقامے روحانی کی دو منزلس ہیں: پہلی منزل اس وقت حاصل ہوتی ہے جب انسان کو خدا کا علم حاصل ہوتا ہے اور سانک اسے اپنی ذات کی ایک اعلی تمثیل سمجھتا ہے۔ دوسری سنزل اس وقت آتی ہے جب خدا ہاری ذات میں ما جاتا ہے اور ہم بغیر کسی حجاب یا پردہ کے اس کے دیدار سے براہ راست: مشرف ہوئے ہیں ۔ حسن مجازی کے مشاہدہ کے وقت ہمیں خیال رکھنا چاہے کہ یہ حسن . حسن حقیقی کی محض نقل ، سایہ ، پرتو اور عکس ہے اور بالآخر اس کے وسیلہ سے ہمیں حسن حقیقی تک پہنچنا ہے۔ جب ہم حسن ،طانی کے مشاہدہ کے لائق ہو جاتے ہیں تو تجلیات اس کثرت سے ظاہر ہوتی ہب کہ شعور ظاہری بالكل ختم ہو جاتا ہے اور روح جسم سے اپنا تعلق بھول جاتی ہے۔ اگر ہم کوشش کریں تو حسن حقیقی کے جلوؤں کو سادی اشیا سے بھی زیادہ واضع اور محسوس طریقے سے دیکھ سکتے ہیں ۔

فلاطینوس کے افکار کے اس خلاصے سے یہ بات صاف ظاہر ہے کہ کم از کم متأخرین صوفیاء کے افکار ضرور ان سے متأثر ہیں ۔ لیکن اس طبقہ کے جملہ افکار بھی صرف فلاطینوس کی تعلیم سے ماخوذ نہیں کہے جا سکتے ۔ مثلاً آخرالذکر مسئلہ دیدار اللہی ایسا ہے جس کا وجود عیسائیت میں بھی سوجود ہے اور قرآن حکیم میں بھی مذکور ہے ۔ صوفیوں کے فلسفہ ٔ جال میں بھی فلاطینوسی افکار اور

خیالات کی جہلک موجود ہے۔ فلاطینوس کے خیالات کی انہاعت اس کی وہات کے بعد اس کے شاگردوں بالخصوص فرافری (Porphyry) اور ایمبلیس (Amelius) کے ذریعے سے ہوئی ۔ فرافری کو عبسائیت کا ایک مخالف حکیم قرار دیا گیا ہے۔ وہ عیسائیوں کے صحیفر کو نسلم نہیں کرتا نھا اور کہتا تھا کہ یہ جاہل اور ناواقف لوگوں کی تصنیف ہے البنہ رہبانیت کی طرف وہ خود بھی مائل نھا اور اس کا نظربہ مھا کہ شرکی تخلیق خواہش سے ہوتی ہے اسی لیے روح کی نجات نرک خواہش اور ترک طلب میں ہے ۔ یہ حکیم خود بھی اس فلسفے پر عمل پیرا تھا۔ گوشت ، شراب اور جنسی لذت کوشی سے پرسز کی تلقین کرنا نها ۔ به وہ عناصر ہیں جن کی جھلک بار بار ہمیں ملتی ہے اور صوفیاء بھی اس سے خالی نہیں لیکن انھیں براہ راست فلاطینوس ، اس کے شاگردوں یا نوفلاطونیت کے اثرات سے نعبیر کرنا مشکل ہے۔ عبسائیوں کی رہبانیت ، گوتم بدھ اور سمابیرجین کے فلسفہ ٔ حیات اور مانی کی تعلیم میں ہر جگہ ان کی نلقین ساتی ہے۔ ایک توازن اور تناسب کے ساتھ خود قرآن حکیم میں پاکیزگی نفس کے لیے خواہشات کو قابو میں رکھنے کی بار بار تاکید ماتی ہے۔ کھانے پینے میں اسراف سے منع کیا گیا ہے اور لہو و لعب کو ناپسند کیا گیا ہے۔ لیکن اسے جس حد تک متأخرین صوفیاء نے مہنچا دیا وہ یقیناً قرآن اور اسلام کی بنیادی روح کے خلاف ہے اور فعمل کے اس مسلک سے بالکل ہم آہنگ نہیں جو اسلام کا طرۂ امتیاز ہے اور یہ نیا مسلک اختیار کرنے میں جن عناصر اور افكار كا دخل ہے ان ميں سے بعض كا جائزہ ليا جا چكا ہے - عيسائى رہبائیت کے سلسلے میں البتہ کچھ اور کہنے کی ضرورت ہے ۔

اس میں شبہ کی قطعاً گنجائش نہیں کہ مسلمان مفکرین اپنے انداز میں عیسائیوں سے بھی کسی نہ کسی قدر ضرور متأثر ہوئے ہوں گے ۔ ظہور اسلام سے قبل عرب کے ایام جہالت میں جب

لکھنے پڑھنے کا رواج بہت کم تھا ، عام طور پر صرف ہودی اور عیسائی راہب ہی لکھنا پڑھنا جانتے تھے اور لوگ ان کے ہاس پیشکوئیوں ، خواب کی تعبیروں اور دعاؤں کے لیے جایا کرتے تھے -راهبوں کی زندگی ، ان کی خلوت نشینی ، عزلت گزینی ، ترک دنیا ، صوم و صلواة کی پابندی ، تسبح و تهلمل ، ذکر و ادکار اور سادگی یے فدرتی طور پر ان لوگوں کو متأثر کیا ہو گا جو اسلام کی عملی زندگی کی روح ، جد وجہد کے جذبہ اور عزم و استقلال سے فرار اختیار کرنا چاہتے ہوں گے۔ صوفیوں نے اپنے لیے جو لباس صوف اختیار کیا وہ بھی راہبوں کے لباس کی تقلید میں تھا ۔ چنانچہ سراج نے کتاب اللبع میں صوفی کی اصل بیان کرتے ہوئے اسے تسلیم کیا ہے ۔ صوفیوں کی خانقاہوں کا طریقہ بھی انھی راہبوں کی تقلید ہے: وابتدا میں صوفیوں کی کوئی خانقاہ نہ تھی ، یہلی خانقاہ رملہ واقع مراك شام مين تعمير بهوئي ـ مولانا جامي انفحات مين لكهتے بين کہ یہ بھی ایک عیسائی امیر آدمی نے تعمیر کروائی ۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شام میں 'مانسٹریز' ہت تھیں ، جن میں رہبان عبادت کرتے ۔ کسی صوفی کو یہ طریقہ پسند آیا اور اس نے بھی ایک خلوت خانہ بنا لیا - جہرحال اس کی ابتدا ملک شام سے ہوئی - اس کے بعد انھوں نے خود یا بعض عقیدت مندوں نے ہر جگہ خانقابیں بنا لی " خانقاهوں میں حلقہ باندھ کر بیٹھنے ، حالت وجد طاری ہونے وغیرہ کی روایت بھی صوفیوں میں اسی ماخذ سے آئی ۔ صوم مکوت جسے بعض صوفیوں نے اپنی عبادت و ریاضت میں خصوصیت کے ساتھ شامل کیا ہے حضرت مریم علم کے صوم سکوت اور عام راہبوں کے رواج کے عمن مطابق ہے۔ نکاسن کے قول کے مطابق ا صوفیوں

۱۰ ـ تصوف ، خواجه عبادانه ، مطبوعه ادارهٔ ثقافت اسلامیه ، لاپهور صفحه ۸۷ ـ

Nicholson, Mystics of Islam, pp. 10-11 - 10

کے عشق اللہی کے فلسفہ پر بھی عیسائیت کا اثر تمایاں ہے۔ چنامچہ نظسن اس سلسلر میں ان کے تین اقوال نقل کرتا ہے۔ حضرت عیسلی ا تین آدمیوں کے قریب سے گزرے ، ان کے جسم نحیف و زار اور ان کے چہرے پیلے پڑگئے نھے - حضرت عیسی " نے دریافت کیا کہ تمھاری ایسی حالت کیوں ہو گئی ؟ انھوں نے حواب دیا خوف آتش (دوزخ) سے ۔ حضرت عیسی ا کے فرمایا کہ تم ایک ایسی چبز سے خانف ہو جسے خالق نے پیدا کیا اور اللہ تعالی انہیں عش دے گا حو ڈرینے والے ہیں ۔ یہ کہہ کو حضرت عیسی ا آگے بڑھ گئے اور ایسے تین آدمیوں کے قریب سے گزرے جن کے جسم اور بھی کمزور اور چہرے اور بھی زرد تھے۔ حضرت عیسی ا نے ان سے دریافت کیا تمھاری ایسی حالت کیوں ہو گئی ؟ انھوں نے جواب دیا جنت کی طلب میں ۔ حضرت عیسی ا کے جواب دیا کہ تم ایک مخلوق شر کی طلب کرتے ہو اور اللہ تعالمٰی تمھیں وہ شے جس کے تم اسیدوار ہو عطا کرے گا۔ اس کے بعد حضرت عیسی اور آگے بڑھے اور تین ایسے انسانوں کے قریب سے گزرے جو بہت ہی زیادہ دہلے پتلے اور جن کے چہرے ہے حد زرد تھے اور ان کے چہرے آئی وں کی طرح جمک رہے تھے۔ حضرت عیسلی علی دریافت کیا کہ تمھاری یہ حالت کیسے ہوگئی ؟ انھوں نے جواب دیا عشق الہی میں ۔ حضرت عیسی ا نے فرمایا تم اس سے قریب ترین ہو ، تم اس سے قریب ترین ہو ۔

دوسری نقل احمد ابن الحواری ایک شامی صوفی کے متعلق ہے۔ یہ ملحوظ رہے کہ شام رہبانیت کا ایک بہت بڑا مرکز تھا اور جال کے راہبوں کی خانقاہیں عیسائیوں کا قبلہ مقصود تھیں۔ احمد ابن الحواری نے ایک عیسائی سے دریافت کیا کہ تمھارے صحیفہ آسانی میں سب سے اہم حکم کیا ہے ؟ راہب نے جواب دیا کہ اس سے زیادہ شدید اور کوئی حکم ہمیں نظر نہیں آتا کہ اپنے

کا ہے جس سے کسی مسلان صوفی نے دریافت کیا کہ انسان کی عبادت میں کب خشوع و خضوع پیدا ہوتا ہے ؟ اس سے جواب دیا حب عشق و محبت اس کے قلب پر قبضہ کر لے کیونکہ ایسی حالت میر سواے مسلسل عبادت نے کسی اور شے با عمل میں لذت یا مسرت باقہ انہیں رہتی ۔ شیخ ابی سعید الخراز حضرت عیسی ایک قول نفل کرتے ہیں :

'و فال عبسى علم انسلام بحق أقول لكم ان حب الدنيا راس كل خطئة و في البال داء كبير قالوا يا روح الله ما داؤه قال لا بعطى حقد قالوا فان أعطى حقد قال يكون فيد فخر و خيلاء قالوا فان لم يكن فيد فخر ولا خيلاء قال بشغله استصلاحه عن ذكر الله ـ ٢٠

''اور حضرت عیسی علیہ السلام نے فرمایا میں تمھیں بتاتا ہوں اللہ اس دنیا کی محبت تمام گناہوں کی جڑ ہے اور مال میں بیاری ہے ۔ لوگوں نے پوچھا یا روح اللہ اس کی بیاری کیا ہے ؟ فرمایا کہ آدمی اس کا حق ادا نہیں کردا ، لوگوں نے پوچھا اگر اس میں اگر اس کا حق دے دیا جائے ، آپ نے جواب دیا کہ اس میں عرور اور فخر پیدا ہو جائے گا۔ انھوں نے کہا اگر اس میں غرور اور فخر پیدا نہ ہو تو آپ نے جواب دیا کہ اس کی اصلاح کی فکر اسے ذکر اللہی سے غافل کو دیے گئے ۔ ایک اور سوقع پر حضرت عیسی کا ذکر کرتے ہوئے خراز الکھتے ہیں ہے۔

رو بلعى أن الله عز وجل أوحى الى عيسيل عليه السلام يا عيسيل بحق أفول لك أنى أحب ألى عبدى المومن من نفسه:

Nicholson, Mystics of Islam. pp 11-12 - 15

١ - كتاب الصدق ، لابي سعيد الخراز ، صفحه ٣٠ - ٣١

#### التي بين جنبيه -

("میں نے سنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرتعیسی " پر وحی نازل فرمائی کہ یا عیسی! بے شک میں اپنے بندے سے اس سے زیادہ معبت کرتا ہوں جتنی اس کی روح جو اس کے بدن میں ہے) ۔"

## ابک اور سوقع پر آیا ہے :^ا

و بلغنا ان الله عزوجل اوحی الی عیسی علیه السلام انزلنی منک کهمک واجعلنی ذخرا لک فی معادک ـ

''ہم ہے سنا ہے کہ اللہ تعاللی نے حضرت عبسی اُ پر وحی نازل فرمائی کہ مجھے اپنی ذات میں اس جگہ شامل کر جہاں نبرا مقصد ہے اور مجھے آخرت میں اپنا خزانہ بنا ۔''

عیسائی راہبوں کا اثر قبول کرنے کا ایک سبب یہ بھی ہوا کہ ابتدا سے ہی عیسائیوں کو اہل کتاب ہونے کی وجہ سے مسلانوں سے بہت قریب خیال کیا جاتا رہا اور اسی لیے مسلمان مرد کا اہل کتاب عورت سے نکاح بھی جائز سمجھا گیا ۔ حضرت مریم اور ان کے نیک حضرت عیسی کی فضیلت پر قرآن حکیم گواہ تھا اور ان کے نیک اعلی و افکار کی تحسین کی گئی تھی ۔ پھر جغرافیائی اعتبار سے بھی عیسائیت اور رہبانیت کے مرکز عرب و عجم کے مسلمانوں سے قریب تر تھے ۔ عام زندگی میں راہبوں کا بڑا عمل دخل تھا ، اس لیے ایک عرصہ گزرنے کے بعد جب خالص اسلامی تعلم کے نقوش کچھ دھندلے پڑنے لگے تو خارجی عناصر اور اثرات کو فروغ پانے کا موقع مل گیا ۔

لیکن اس تمہید کا یہ مطلب نہیں کہ مسلمانوں کا تصوف کلیتا خارجی یا غیر اسلامی عناصر اور اثرات کا رہین منت ہے اور نہ ہم

۸. معنی مینی ۱۸

اسے محض سامبوں کی زندگی کے حقیقت پسندانہ رجعانات کے خلاف آریائی ذہن کا رد عمل ماننے کے ایے تیار ہیں اور نہ یہ درست ہے کہ تصوف کا وہ مساک اور انداز جو متأخرین صوفیا کے یہاں ملتا ہے تصوف کی اصلی شکل و صورت کا مظہر ہے ، بلکہ حفیقت یہ ہے کہ اسلامی نصوف کی بنیادیں قرآن کی تعلیات ، احادیث نبوی ، صحابہ کرام کی ہاک زندگی ، تابعین اور تبع تابعین کی پاک سیرت پر استوار ہوئی ہیں اور سجے مسابان صوفی نہ کبھی حدود شرعیہ سے باہر نکلے ہیں اور نہ انھوں نے برک دنیا ، نرک اسباب ، رہبانبت ، باہر نکلے ہیں اور کاہلی کی تلقین کی ہے ۔ البتہ متأخرین میں سے بعض نام نہاد صوفبوں کے یہاں یہ عناصر اسی طرح گھل مل گئے ہیں بعض نام نہاد صوفبوں کے یہاں یہ عناصر اسی طرح گھل مل گئے ہیں جس طرح دین اور دیگر امور ،عاشرت میں غیر اسلامی عناصر داخل ہوگئے جن سے اصلیت پر پردہ پڑ گیا ہے ۔ آئیے دیکھیں خود مسلمان صوفیاء اس سلسلے میں کیا لکھتے ہیں ۔

اس سلسلے میں سب سے پہلی بحث خود لفظ 'صوفی' کی تحقیق ہے ۔ لفظ صوفی کا مآخذ صوف (پشمینہ) صفا ، صف ، صفہ ، تیو صوفیا (Theosophist) میں سے کوئی ایک لفظ بتایا جاتا ہے ۔ بظاہر یہ سب الفاظ آپنے معانی کے اعتبار سے قابل قبول نظر آتے ہیں ۔ صوفی صفاے ظاہر و باطن پر زور دیتے ہیں اس لیے اس اصطلاح کا تعلق 'صفا' سے ہوسکتا تھا ، لیکن ایسی صورت میں صرفی اعتبار سے اصطلاح صوفی کی جگہ 'صفوی' ہوتی ۔ جو لوگ صوفی کو صف اصطلاح صوفی کی جگہ 'صفوی' ہوتی ۔ جو لوگ صوفی کو صف (بمعنی قطار) سے ماخوذ بتاتے ہیں ان کی دلیل یہ ہے کہ صوفیا حضور حتی میں اپنے قلوب کے ساتھ صف اول میں حاضر ہوتے ہیں ۔ حضور حتی میں اپنے قلوب کے ساتھ صف اول میں حاضر ہوتے ہیں ۔ مشتق محکن ہے یہ معنی درست ہوں لیکن اس صورت میں 'صف' سے مشتق محکن ہے یہ معنی درست ہوں لیکن اس صورت میں 'صف' سے مشتق نبوی میں بعض لوگوں نے فتر اختیار کیا تھا اور مسجد نبوی میں نبوی میں بعض لوگوں نے فتر اختیار کیا تھا اور مسجد نبوی میں مقم ہوئے تھے ، یہی اہل 'صفہ' کہلائے تھے ۔ واقعہ درست ہو

ایکن ایسی صورت میں صوفی کی بجائے وصفہ' کہنے۔ بعض دیگر مؤرخین لکھتے ہیں کہ صوفی دراصل ہونانی لفظ دیو صوفیا سے مشتق ہے حس کے معنی حکمت اللہی کے حاصل کرنے والوں کے ہیں۔ دایل اس کی یہ ہے کہ صوفیائے کرام نے اس علم کا اظہار اس وقت نک نہیں کیا اور نہ خود کو اس صفت سے متصف کیا جب مک کہ یونانی کتابوں کا نرجہ عربی میں نہیں ہوا اور یونانی فلسفے کی یونانی کتابوں کا نرجہ عربی میں نہیں ہوا اور یونانی فلسفے کی اصفالاحیں عربی میں رائج نہیں ہوئیں۔ یہ فیصلہ بھی انٹریت نے اصفالاحیں عربی میں دائم نہیں ہوئیں اسے 'صوف' سے ہی مشمن اور رد کیا ہے۔ علامہ ابن حلون اسے 'صوف' سے ہی مشمن اور بروفیسر آربوی بھی اس سے اتفاق کرنے ہیں۔ نصوف ہر اب تک بروفیسر آربوی بھی اس سے اتفاق کرنے ہیں۔ نصوف ہر اب تک عربی میں دستباب ہونے والی قدیم ترین کتاب ابو نصر عبداللہ بن علی السراج الطوسی (وفات رجب ۱۳۵۸هم) کی 'آنتاب اللمع' ہے۔ السراج الطوسی (وفات رجب ۱۳۸۸هم) کی 'آنتاب اللمع' ہے۔ سراج لکھتے ہیں :"

'الفظ صوفی کی نسبت لباس صوف سے ہے کہ انبیاء ، اولیا اور اصفہا کا لباس تھا جس طرح حضرت عیسلی کی حواری کہلائے نمے جس کے معنی سفید لباس والوں کے ہیں۔ رسول اکرم کے زمانہ میں اگر یہ لفظ نہیں ملتا تو اس کا سبب یہ ہے کہ صحابی سے بڑھ کر کوئی اور معزز لفظ نہ تھا۔ یہ غلط ہے کہ اہل بغداد نے یہ لفظ اختیار کیا۔ حسن بصری اور سفیان الثوری کے عہد میں بھی یہ لفظ رابح تھا اور تاریخ مکہ میں محمد بن اسحاق اور دوسروں کی سند پر روایت کی گئی ہے میں محمد بن اسحاق اور دوسروں کی سند پر روایت کی گئی ہے کہ یہ لفظ عہد اسلام سے چہلے بھی رابح تھا۔"

لیکن محض لفظ صوفی کی تشریج یا اس کے مآخذ کی تحقیق سے مسئلہ کا تصفیہ نہیں ہو سکتا جب تک صوفی کا اصل مفہوم واضح

edited by Nicholson, p. 21. - 19

نہ ہو جائے۔ اس کے لیے پہلے ہم ایک مرتبہ پھر سراج کی 'کتاب اللمع' کی طرف رجوع کرتے ہیں :

''شیخ ابو النصر نے فرمایا کہ صوفی کی پہچان یہ ہے کہ وہ ہر اس چیز کو ترک کرنا ہے جو براہ راست اس سے تعلق نہیں رکھتی اور اس کے مطلب و مقصود آئے حصول میں حائل ہوتی ہے اور اس کا مقصود سوائے اللہ کے کچھ اور نہیں ہوتا۔ وہ دنیا میں لباس ، کھانے پینے ، غرض ہر چیز میں کمی کرتا ہے اور فقر کو غنا ہر اختیار کرتا ہے ، خلق پر شفقت کرتا ہے ، خلق پر شفقت کرتا ہے ، علو و ترفع کو نرک کرتا ہے ، خلق پر شفقت کرنا ہے ، صغیر و کبیر کی تواضع کرتا ہے ، فضائے اللمی پر راضی ہوتا ہے ، صبر کرنا ہے ، مجاہدہ کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی نفس کی تواضع کرتا ہے ، نفس کی نفس کی

## اس کی مزید صراحت کرتے ہوئے فرمانے ہیں:

'الله تعالی نے تمام مودنین سے بلند و برتر مرتبہ ان کا رکھا ہے جو اولی انعلم اور قائمین بالقسط ہیں اور ملائکہ کے بعد انھی کی شہادت پیش کی ہے اور سرور کائنات نے بھی علماء کو جانشین انبیاء قرار دیا ہے ۔ سو یہ القاب میرے خیال میں ان لوگوں کے حق میں وارد ہیں جو کتاب الله کا سررشتہ مضبوط تھامنے والے اور رسول کریم می متابعت میں پورے کوشاں اور صحابہ اور نابعین کے نقش قدم پر چلنے والے اور الله کے اولیا اور متقین اور صالحین کی راہ اختیار کرنے والے ہیں اور ایسے اشخاص کو طبقات سہ گانہ میں رکھا والے ہیں اور ایسے اشخاص کو طبقات سہ گانہ میں رکھا جا سکتا ہے ۔ ایک طبقہ ارباب حدیث کا ہے ، دوسرا فقہاء کا اور تیسرا صوفیاء کا ۔ بس یہی طبقات سہ گانہ اولواالعلم اور تیسرا صوفیاء کا ۔ بس یہی طبقات سہ گانہ اولواالعلم اور

ترجمه از راقم Ibid p, 11, - ۲,

قائم بالقسط کہے جانے کے مستحق ہیں جو انبیاء کے جانشیں ہوئے ہیں. . . لیکن اس اشتراک کے بعد صوفیا انواء عبادات، حقائق طاعات اور اخلاق جمیلہ سے جن درجان عالیہ اور منازل رفیعہ کو طے کرنے لگتے ہیں وہاں تک عالمے ظاہری اور فقہاء اور اصحاب حدیث کی بھی رسائی نہیں ہو سکتی . . . صوفها کی اولین خصوصیت یہ ہے کہ وہ اللہ ہی پر نظر رکھتے صوفها کی اولین خصوصیت یہ ہے کہ وہ اللہ ہی اللہ ہوتا ہے ہیں ۔ ان کا مطلوب و مقصود تمام تر اللہ ہی اللہ ہوتا ہے اور ما سوا اور لا یعنی مشغلوں سے انھیں کوئی واسطہ نہیں ہوتا ۔ "ہیں ہوتا ۔""

شیخ ابو النصر سراج کے نزدیک شریعت کے دو پہلو ہیں:
ظاہر اور باطن ۔ دونوں پہلوؤں کی صراحت قرآن ، حدیت اور شعائر
اسلام میں ،وجود ہے ۔ تصوف یا طریقت علم باطن ہے ، باطن کے
اعلال سے تعلق رکھتی ہے جن کی بنیاد قلب پر ہے ۔ ظاہر و باطن
کا یہ فرق تصوف کے مسلک میں ایک نمایت اہم عقیدہ ہے بلکہ
ایک طور پر اگر اسے تصوف کی بنیاد اور اساس قرار دیا جائے دو
غلط نہ ہوگا ۔ زندگی کے دو پہلو ہیں: خارج اور باطن ۔ عالم دو ہیں:
ظاہر و باطن ۔ مذہب کے دو پہلو ہیں: ظاہر و باطن ۔ قرآن اور حدیث
میں بھی ظاہر و باطن کا فرق ہے ۔ صوفی وہ ہے جو باطن کو اصل
محجھتا ہے ، اس پر غور کرتا ہے اور اس وسیلہ سے حقیقت تک
محجھتا ہے ، اس پر غور کرتا ہے اور اس وسیلہ سے حقیقت تک
محجھتا ہے ، اس پر غور کرتا ہے اور اس وسیلہ سے حقیقت تک
محجھتا ہے ، اس پر غور کرتا ہے اور اس وسیلہ سے کہ قرآن کے
معنی باطنی بھی ہیں اور ان ہر نفکر کرنا چاہیے ۔ اس فکر کی دعوت
خود فرآن حکم میں موجود ہے:

رو كتاب انزلناه اليك مبارك ليدبروا آياته و ليتذكر اولواالالباب ـ " (قرآن ٢٨-٢٨)

٢١ - كتاب اللمع ص ١٠٠

اسی بنا پر فکر باطنی اور مراقبہ تلاش حقیقت کے لیے صوفبوں کے نزدیک نہات اہم ہے۔ اس رجمان کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ صوفیاء نے قرآن حکیم کی بعض آیات پر نہایت زور دبا ہے اور ان کی اس طرح تشریج ، نفصبل اور تفسیر کی ہے کہ ان کی وصاحت بھی عام نونیدہات سے محملف ہوگئی ہے - ظاہر و باطن کے اس فرق نے ان کر اس قدر شدت اختیار کی کہ بعض صوفیاء نے مذہب کے ان دو بہلوؤں کو الگ الگ کر کے شریعت اور طریقت کے دو راستے الگ الگ کر لیے - نسریعت ، عبادات اور رسوم کی بابندی صرف اللک الگ کر لیے - نسریعت ، عبادات اور رسوم کی بابندی صرف اہل شریعت کے لیے باقی رہ گئی ، اہل طریقت ان سے آزاد ہوگئے اور سمجھا جانے اگا کہ ان کے اپنے تجربات اور ذاتی مکاشفات ان کے لیے کافی ہیں ۔ اس رجحان نے اپنی شدت اختیار کی کہ آگے جل کر بعض نام نہاد صوفیوں نے اپنی شدت اختیار کی کہ آگے جل کر بعض نام نہاد صوفیوں نے نزدبک حقیقت اس کے ہر بابندی سے جسے ابوالقاسم عبدالکریم بن ہوازن القشیری برعکس ہے جسے ابوالقاسم عبدالکریم بن ہوازن القشیری (وفات ۲۸مه) نے بیان کیا ہے:

''تصوف کی ساری بنیاد اسی پر ہے کہ آداب شریعت کی پابندی رہے ، حرام اور مشتبہ چبزوں سے دست کشی کی جائے۔ ناجائز اوہام اور خیالات سے حواس کو آلودہ نہ کیا جائے اور غفلتوں سے بچ کر اللہ تعاللی کی یاد میں وفت گزارا جائے۔"''

یمی بزرگ ایک اور سوقع پر فرماتے ہیں :

''جو شخص کلام اللهی کا حافظ اور احادیث رسول کا عالم نہیں ہے ، نہیں اس کی تقلید طریقت کے باب میں درست نہیں ہے ، اس لیے کہ ہارہے اس سارہے علم کا ماخذ قرآن اور حدیث ہیں ۔"

۲۲ ـ تصوف اور اسلام ، سولانا عبدالهجد دریا بادی ، صفحه یه ـ

صوفی اور نصوف کے متعلق بعض اور اکابر صوفیا کے خیالات دیکھیے:

1- الصوق اذا نطق بان نطق عن الجقائق و ان سكت لطةت عنه الجواج بقطع العلائق - (ذوالنون مصرى )

(حضرت ذوالنون مصری نے فرمایا کہ صوفی وہ ہے کہ جب وہ گفتار میں آتا ہے دو اس کی زبان حقائق کی درجان ہوتی ہے اور جب خاموش ہو جانا ہے دو اس کے اعضا ، قطع علائق ہر زبان حال سے شمادت دینے ہیں) ۔

٧- النصوف نعت العيم العبد فيه فيل بعث للعبد أو للحق ، فقال نعت الحق حفيفه و نعت العبد سا - (جنبد بغدادي م

(حضرت جنید بغدادی ہے فرمایا نصوف وہ صفت ہے جس میں بندہ کی اقامت کی گئی ۔ لوگوں نے پوچھا یہ صفت بندہ کی ہے یا حق کی ، جواب دیا کہ حقیقتاً تو حق کی ہے مگر صورتا بندہ کی ہے ۔

٣. التصوف درك كل حض للنفس (ابوالحسن نورى)

(حضرت ابوالحسن نوری نے فرمایا تصوف عام حظوظ نفسانی کے ترک کا نام ہے) -

م. الصوفيا هم الذين صفت ارواحهم نصاروا في الصف الاول بين يدى الحني (ابوالحسن نورى)

(حضرت ابوالحسن دوری نے فرسایا صوفی وہ لوگ ہیں جن کی روحیں آلایشوں سے پاک ہو چکی ہیں اور اب وہ رب العزت کے حضور میں صف اول میں حاضر ہیں) -

٥- الصوفي الذي لا يملك و لا يملك (ابوالحسن نوري)

(حصرت ابوالحسن نوری نے فرمانا صوفی وہ ہے جو نہ خود کسی چیز کا مااک ہو اور نہ کوئی اس کا مالک ہو) ۔

- المصوف رويد الكون بعين النقص بل محض الصرف من الكون (ابو عمر دامشقي)

(سموف نام سے کائنات کی جادب عبد جوئی کی مگاہ سے دیکھنے کا بلکہ سرے سے نہ دیکھنے کا)۔

ے۔ النصوف شرک لانہ صیانہ القلب عن رویۃ الغیر ولا غیر (شبلی)

(حضرت شبلی نے فرمابا نصوف ایک طرح کا شرک ہے اس لیے کس یہ نام ہے فلمب کو غیر سے مجانے کا حالانکہ غیر کا وجود ہی سرے سے نہیں ہے) -

٨- التصوف صفا السر من كدورة المحالفه

(مصوف نام ہے ملب کو مخالفت حنی کی کدورت سے پاک رکھنر کا) ۔

۱۱ الصوف لا يرئ ى الداربن مع الله غير الله (شبلي)

(حضرت شبلی نے فرسایا صوف دونوں جہانوں میں اللہ کے سوا اور کسی کو ہار دیکھتا) ۔

. ۱- التصوف اسقاط الرويه للحق ظاهراً و باطناً (على بن بندار نيشا پورى) ـ.

(علی بن بندار نیشاپوری نے فرمایا کہ نصوف یہ ہے کہ بجز حق ہی حوں کے ظاہر اور باطن میں اور کچھ نہ نظر آئے)۔

اگرچہ تاریخ تصوف بالخصوص متأخرین صوفیاء کے یہاں اس کے علاوہ بھی تصوف اور صوفی کے بارے میں بہت کچھ کہا گیا ہے

ابکن دور اول کے صوفیاء بار ہار اس بات پر زور دستے ہیں کہ اصل ابلائی تصوف کے بنیادی ماخذات قرآن ، احادیث ، اصحاب رسول اور نابعین کی زندگی اور متفدیین صوفیاء کی نعلمات و ارتبادات ہیں ۔ حوفی سفرات کے نزدیک صوفی اور غیر صوفی کی تمبز کی بنباد خود ارآن حکم میں موجود ہے۔ شبخ الامام ابو النصر سراج طوسی لکھنے ہیں :"

'الله تعالی نے کلام پاک میں صادفین و صادقات ، فائتین و فائتان ، خاشعین ، موقنین ، خلصین و محسنین ، حائفین ، واجین ، متفین ، معطفین ، مجتنبین ، عابدین ، صابرین ، راضین ، متوکاین ، ابرار ، مقربین وغیره سے خطاب کیا ہے ۔ یہ خطابات اسے ہی (صوفیاء) لوگوں کے لیے ہیں ۔ جنانجہ رسول الله عن فرمایا کہ میری است میں ایسے لوگ ہوں گے حن سے کلام کیا جائے گا اور عمر ان میں سے ہیں ۔"

حضرات صوفیا کا دعوی ہے کہ قرآن حکیم میں جا بجا ایسی آیات موجود ہیں جن سے ان کے مسلک کی تائید ہوتی ہے۔ مثلاً قرب اللہی کا مسئلہ لیجیے ۔ صوفیا کی تمام تر کوششوں کا مقصود میں فرب اللہی اور معیت حاصل کرنا ہے۔ بظاہر عبد اور معبود میں بڑا فرق ہے اور ایسی صورت میں قرب یا وصل کا سوال کیوں کر پیدا ہو سکتا ہے ؟ لیکن خود قرآن حکیم میں اللہ تعاللی اپنے آپ کو ہاری شہ رگ سے بھی زیادہ قریب فرماتا ہے 'نحن اقرب الیہ من حبل ہاری شہ رگ سے بھی زیادہ قریب فرماتا ہے 'نحن اقرب الیہ من حبل الورید (۱۵/۵) اسی موضوع سے متعلق قرآن حکیم کی مندرجہ ذیل الورید بھی استدلال کیا جاتا ہے:

(۱) و ہو معکم اینما کنتم واللہ بما تعملون بصیر (پ/۲۷، عمر)، (تم لوگ کہیں بھی ہو وہ تمھارے ساتھ ہے اور تم جو کچھ کیا کرتے ہو اللہ اس کو دیکھ رہا ہے)۔

٢٠ ـ كتاب اللمع ، صفحه ٢٢ ـ

(۲) ولا یسنخفون سن اللہ و ہو سعہم (۵، ۱۳)، (اور خدا سے ہردہ نہیں کرتے ہیں حالانکہ وہ ان کے ساتھ ہوتا ہے) -

(۳) نحن افرب البه منكم ولا كن لا تبصرون (۲2، ۱۹)، (۱۹، ۲۷)، (اور سم تم سے زیادہ قریب ہیں مگر تم كو دكھائی نہیں دیتا) - (سم) لا نخافا اننی معکما اسمع و ارئ (۲۰، ۸۸) -

(غم ڈرو نہیں ، میں تم دونوں کے سانھ ہوں سنتا اور دیکھتا ہوں) -

(م) و اذا سألك عبادي عنى فاني قريب (۲، ۲)،

(اور جب ہارے بندے تم سے (ہارے بارے میں) دریافت کربی تو (کہد دو) ہم ان کے باس ہیں) ۔

(۱۰ و کان اللہ بکل شی محیطا (۵،۵)،

(اور سب جیزیں اللہ سی تے قابو میں بس) ۔

(ے) فاینما تولوا فنم وجہ اللہ (۱، س۱)،

(جس طرف منہ کرو ادھر ہی اللہ کا سامنا ہے) ۔

(۸) و هو علی کل شی شهید (۲۲ ، ۱۱) -

صوفیا کے نزدیک اللہ تعاللی سے فرب حاصل ہونا اس وجہ سے ممکن ہے کہ وہ ہر شے کے ساتھ بالذات سوجود ہے ۔ چنانچہ قرآن حکیم کی بعض آیات سے اس ہر استدلال کیا جا سکتا ہے:

ان الله کان علی کل شی شهیدا (بر چیز الله کے پیش نظر ہے)۔
وما مکون فی شأن وما تتلو امنہ من قرآن ولا تعملون من عمل
الا کنا علیکم شهودا اذ تفیضون فبہ (پ/۱۱، ع/۱۲)، (تم کسی
حال میں بھی ہو اور قرآن کی کوئی سی آیت بھی پڑھ کر سناتے
ہو اور ع کوئی سا بھی عمل کرتے ہو، ہم ہمہ وقت جب تم اس
کام میں مشغول ہوتے ہو، تم کو دیکھتے رہتے ہیں)۔

و انت على كل شيءٌ شهيد ، كان الله على كل شيءٌ رقبباً فرب و معیت کے مسئلہ میں صوفیاء واقعہ معراج ندوی سے بھی اسدلال کرتے ہیں ۔ ان کے قول کے مطابق اس واقعہ سے بھی اس ی نائید ہوی ہے کہ انسان نرقی کی روحانی منزلیں طے کونے کے بعد قرب اللهي حاصل آرو سکتا ہے۔ اسي طوح معرفت اللهي حاصل کرنے کا مسئلہ ہے ۔ صوفیاء کے نزدیک اس جد و جہدکا ماخذ بھی عمات فرآں میں ملتا ہے اور تخلیق آدم عید اس کی دلیل دینے ہیں -جب الله تعاللي نے فرشنوں سے فرمایا کہ میں ایک ایسا آدم تخلیق نرنے والا ہوں جو زمین پر سرا خلیعہ ہو گا نو انھوں نے جواب دیا کہ اے اللہ! کیا تو ایک ایسی ذات کو بھیجے گا جو فتنہ و فساد کا باعث ہوگی ؟ نہیں ، ہم نیری حمد و ثنا کرتے ہیں ۔ جواب سلا ، بے شک سم جانتے ہیں جو کچھ کہ تم نہیں جان سکتے ۔ اس ارشاد النهی کا واضح مطلب یهی ہو سکتا ہے کہ اللہ تعاللی کو آدم کی کے وریوں اور خاسیوں کا علم نھا۔ اس کے ساتھ ہی یہ بات بھی اس کے علم میں بھی کہ انھی انسانوں میں جو دنیا میں فتنہ و فساد کے باعث ہوں گے ، ایسے لوگ بھی ہوں گے جنھیں معرفت اللمی حاصل ہو گی ۔ یہی معرفت حاصل کرنے والے صوفیاء ہیں اور تخلیق ئائناں کا مقصد تخلبق آدم اور تخلیق آدم کی غایت معرفت المعی کے سوا کچھ اور نہیں ۔

صوفیوں کی تعلم میں وحدت وجود کا مسئلہ نہایت اہم اور بیادی ہے۔ قرآن حکیم کی مندرجہ ذیل آیات سے اس پر استدلال ہو سکتا ہے:

و کان الله بکل شی ٔ محیطا ، و انت علی کل شی ٔ شهید ، کان الله علی کل شی ٔ رفیبا ۔

اب تصوف کے بعض اور ارکان لے لیجیے ۔ قرآن حکیم میں ان کے متعلق بھی تصریحات موجود ہیں ۔ مثلاً ارکان تصوف میں ایک اہم رکن اخلاص ہے جس کا دکر قرآن حکیم میں اس طرح آیا ہے:

فاعبد الله مخلصاً لم الدين الالله الدين الخالص (۲۰: ۲۰۰) فادعوا الله مخلص لم الدين (۳۰: ۱۳۰) وقل الله امرت ان اعبد الله مخلصا لم الدين (۲۰: ۱۳۰) وقل الله اعبد مخلصا لم ديني (۲۰: ۱۳۰) وا ذكر في الكتاب دوسيل انه كان مخلصاً و كان رسولاً نبياً (۲۰: ۱۹) د و د د د د وسيل انه كان مخلصاً و كان رسولاً نبياً

صوفهاء کرام نے 'صدق' ہر بڑا زور دیا ہے۔ خراز نے تو پورا ایک رسالہ 'کتاب الصدق' کے نام سے صدق کی صوفیانہ نوجیہ و نشریع پر صرف کر دیا ہے۔ اس رسالہ، میں حراز نے صدق کے سلسلے میں قرآن حکیم کی حسب ذیل آبات پیش کی بیں :

يا ايها الذين آمنوا انقو الله و كونوا مع الصادقين ، فلو صدقوا الله لكان خيراً لهم ، رجال صدقوا ، ما عاهدوا الله علبه ، واذ لر في الكماب اسمعيل انه كان صادق الوعد \_

مرار حس کی بار مار صوفیاء تلقین کرلے ہیں ، اس کے بارے میں قرآن کریم میں بار بار ارشاد ہوا ہے:

یا ایها الذین آمنوا اصبروا و صابروا ، ولئن صبرتم لهو خیر للصابرین و اصبر وما صبرک الا بالله ، و اصبر لحکم ربک فانگ باعیننا ، و اصبر علی ما یقولون واهجرهم هجرآ جمیلاً ، واصبروا ان الله مع الصابرین ، و بشر الصابرین فجعل لهم الکرامة بالبشری -

صوفی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰی کی محبت دنیا دو ترک کرنے اور اس کی زینت اور بہجت سے دور رہنے میں ہے ۔

ولا محدن عينيك الى ما متعنا به ازواجاً منهم زهرة الحليوة الدنيا لنفتنهم فيه فتعنوا الدوت ان كنتم صادقين (البقر - ٩٣) پس آرزو كرو تم موت كى اگر تم سچے ہو۔

ترک دنیا تو تصوف کے سانھ لازم و سلزوم ہوا ، اس کی بنیاد بھی اس ام، پر ہے کہ دنیا کی حیات کو قرآن کریم میں 'لہو و

اعب ابتایا گیا ہے۔ صوفیاء جس صفت کو زہد کہتے ہیں اس کی یہی خیاد فرار دیتے ہیں:

انما الحیواة الدنیا لعب و لهوو زینه و تفاخر بینکم(۱۹/۵۷) (جانو که دنیاکی زندگانی لهو لعب ہے اور بناؤ کرنے اور بڑائی کرنا اپس میں) -

زبن للناس حب الشهوات من النساء والبنين و القناطير المقنطرة من النهب و الفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ، ذالك متاع الحبواة الدنيا وما الحيوة الدنيا الا مناع الغرور (٣/٣) - اور اسى بنا پر صوفياء نے توكل كى تلقين كى ہے:

و على الله فتوكاوا ان كنتم مؤمنين ، ان الله يحب المتوكلين - اور حوف اللهى بر بهى زور دبا ہے كہ قرآن حكيم ميں ارشاد ہوا ہے: و اباى فاتقون و اياى فرهبون ، فلا تخشوا الناس و اخشون يخافون ربهم من فوقهم -

اور محبت کے بارے میں فرسایا گیا ہے:

والذين اسوا اشد حباً لله فان كنتم تحبون الله فاتبعوني محببكم

### اور رضامے الہی کا مسلک:

فلا و ربک لایومنون حتی محکموک فیما شجر بینهم تم لا یجدوا فی انفسهم حرجاً مما فضیت و یسلموا تسلیماً (م: ۹۸) -

صوفیاء کے یہاں دیدار الہی کا مسئلہ نہایت اہم اور بنیادی ہے ور آن حکیم کی بعض آیات سے اِس پر بھی صوفی دلیل کرتے ہیں۔ مثلاً وجوہ یومئذ ناضرۃ الی ربھا ناظرہ (۵۵/۵)

(مومنوں کے چہرے اس دن تر و تازہ ہوں گے اور وہ اپنے رب کی طرف دیکھ رہے ہوں گے)

فقر کے سلسلے میں شمخ سراج کناب اللمع میں فرمائے ہیں کہ فقر کی عظمت قرآن حکیم اور حدیث نبوی سے ثابت ہے اور قرآن حکیم کی ید آیت اس کی تائید میں نقل کرتے ہیں :

للفقراء الذين آحصروا في سببل الله لا بستطيعون ضرباً في الارض يحسبهم انجاهل اغنياء من التعقف بعرقهم بسيماهم لا يسئلون الناس التعافاً (٢/٢٥) -

دا ايها الناس انتم الففراء إلى الله والله غنى حميد ـ

صوفیاء کے نزدیک اللہ تعالیٰی ہی خیر و شرکا علم رکھنا ہے ۔ ہو سکتا ہے کہ انسان جس چبز میں اپنی خیر یا بھلائی سمجھنا ہو وہ اس کے حق میں مضر دا شر ہہ ۔ اس لیے شایان عبد یہ ہے کہ ہر حال میں راضی برضا ہے الہٰی رہے اور اسی مبر اپنی فلاح و بہبود سمجھے ۔ درآن حکیم کا ارتباد ہے :

عسیل آن نکر هوا شیئاً و هو خبر لکم و مسیل آن تحبوا شیئاً و هو شر لکم و الله بعلم و آنتم لا تعلمون (البقر ۲۱۵) ـ

(شاید یه که مکروه رکهو تم ایک چیز کو اور وه تمهار بے واسطے بہتر ہو اور شاید یه که تم ایک چیز کو دوست رکهو اور وه تمهار بے واسطے بری ہو اور اللہ جاننے والا ہے اور تم نہیں جانتے) ۔

اگرچہ بہ مسئلہ عملی زندگی میں نہایت خطرناک رجحانات کی بنیاد بن سکتا ہے لبکن اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اس کی اساس اس آیت میں موجود ہے اور صوفیاء نے عام طور پر اسے بڑی اہمیت دی ہے ۔ شبلی لکھنے ہیں :

ووعارف اوست که منع نزد او دوست تر از عظا باشد»

اسی سے توکل بالخصوص رزق اور کسب معاش کے معاملہ میں ایک خاص توجیہ کی راہ نکل آئی ۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہے:

و ما من دابة في الارض الا على الله رزقها

(اور زمین کے جتنے جاندار ہیں سب کی روزی اللہ کے ذمہ ہے)۔ و کاین من دابة لا تحمل رزقها اللہ یرزقها و اباکم

(اور کتنے ہی جاندار ہیں کہ وہ اپنا کھانا لادمے نہیں پھرنے اور ان کو بھی روزی دیتا ہے اور تم کو بھی) ۔

الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده و يقدر لم

(ابنے بندوں میں سے اللہ جس کی روزی کو چاہتا ہے کشادہ نر دیتا ہے اور جس کی جاہتا ہے تنگ کر دیتا ہے)۔

آلام و مصائب پر راضی برضا رہنا صوفیا کے نزدیک اس لیے ضروری ہے کہ جتنی مصیبیں زمین پر اور انسانوں پر نازل ہوتی ہیں وہ پہلے سے لکھی جا چکی ہیں:

ما اصاب من مصيية في الارض ولا في انفسكم الا في كتاب من قبل ان نبراها ان ذالك على الله يسير (٢٢/٥٤)

(جتنی مصیبتیں زمین میں اور ہمھاری ذات پر نازل ہوتی ہیں ان کو پیدا کرنے سے پہلے ہی ہم نے کتاب میں لکھ رکھا ہے۔ یہ اللہ کے لیے آسان ہے)۔

ظاہر ہے تقدیر اللمی اور توکل کا یہ انداز حصول معاش اور کشمکش حیات میں زیادہ معاونت نمیں کر سکتا بلکہ اس کے برعکس کاہل اور عمل سے گریز کرنے والی طبائع اپنی کم کوشی ، عافیت پسندی اور فرار کی ذہنیت سے گریز کے لیے جانہ تلاش کر لیتی ہیں اور یہ صورت بالخصوص ایسے زمانے میں پیش آتی ہے جب کوئی قوم دور زوال سے گزرتی ہوتی ہے ۔ عمل کا فقدان ہوتا ہے ، طبیعتی جد وجہد سے بیگانہ ہو چکی ہوتی ہیں اور ہر معاملہ میں کم سے کم مذاحمت کا راستہ اختیار کرنے کی تلاش ہوتی ہے ۔ یہ صورت

اس لیے بیدا ہوتی ہے کہ تقدیر اور توکل کے ان تصورات کو اس کل معاشرتی اور معاشی نظام سے الگ کر کے دبکھا جاتا ہے جن پر قرآن حکیم نے زور دیا ہے ۔

یهاں تک تو بحث بعض تصورات اور افکار سے تھی ۔ صوفیانہ اعلیٰ ، اذکار اور اوراد و وظائف کے لیے قرآں حکم کی بعض آبات سے استدلال کیا گیا ہے ۔ مثلاً صوفی 'ذکر' کو ایک اہم مربہ دبے ہیں ۔ فرآن حکم میں ارتباد ہوا ہے:

# فاذكروني ادكركم ، اذكرو الله ذكراً كثيرا

ان جند منالوں سے یہ بات واضع ہو جاتی ہے کہ صحمح اسلاسی تصوف کی بنیاد قرآن پر استوار ہے اور اس مسلک میں کوئی ایسی چیز نہیں جو اسلام اور اسلامی تصور سے ہم آہنگ نہ ہو ۔ اس سے ایک قدم اور آئے بڑھائے تو صوفیا خود اس کا قرار اور اعتراف کر نے ہیں کہ احادیث اور رسول اکرم صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی سیرت ، صحابہ اور تابعین کا قول اور عمل ایک نمونہ اور مثال ہے ۔ ان سب کی زندگی سے صوفیوں کو اپنے مسلک میں تزکیہ نفس ، ان سب کی زندگی سے صوفیوں کو اپنے مسلک میں تزکیہ نفس ، تصفیہ اخلاق ، نیکی ، حسن، خلق، رضا ، صبر ، توکل ، خدمت خلق، تصفیہ کسب حلال ، ذکر حق ، عبادت و ریاضت کا سبق ملتا ہے ۔ چنانیہ شہاب الدین سہروردی (وفات ۲۳ ہو ) فرمائے ہیں :

"تصفیہ ٔ قلوب اور نزکیہ ٔ نفوس براہ راست تعلیات مصطفوی کا نمرہ ہے اور جو شخص اس سرچشمہ ٔ رشد و ہدایت سے جتنا زبادہ سیراب ہوا ، اسی قدر صفائے قلب اور تزکیہ ٔ نفس سے بھی بہرہ اندوز ہوا ۔ " (عوارف المعارف) ۔ آگے چل کر وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

''صوفیاء نام ہے اس گروہ کا جس نے ہر قسم کی پیروی رسول ' کا حق ادا کر دیا اور سنت رسول ' کو ِ انتہائی درجہ تک پہنچا دیا ۔' حضرت شییج عبدالقادر جیلایی (وفات ۲۵۹۱) کا مول ہے:

''ہیروی سنت کرنے رہو اور راہ بدعت اختیار نہ کرو ، اطاعت کرو اور دائرہ' اطاعت سے باہر نہ ہو ۔'' (فتوح الغسب)

شیخ الاسلام ابو النصر سراج لکھتے ہیں کہ اسوۂ رسول صلعم کے بعد حضرات صوفیاء کے نزدیک سب سے اہم اسوۃ صحابہ ع ہے۔ كتاب اللمع مبن اس باب كي بهلي فصل كا آغاز اسوة حضرت أبوبكر صديق رضميم بهوتا ہے جس ميں حضرت ابوبكر يض كو أعظم الخوف اور اعظم الرجا کہا گیا ہے۔ حضرت ابوبکر رط فرمائے بھے کہ اگر مجھے معلوم ہو کہ صرف ایک شخص دوزخ میں جائے گا تو میں دروں کا کہ وہ ایک شخص میں ہی نہ ہوں اور اگر معلوم ہو کہ صرف ایک شخص جنت میں داخل ہوگا تو محمر امید ہوگی که وہ ایک شخص میں ہی ہوں۔ بلاشبہ خوف و رجا کی یہ ایسی منزل ہے جسے مثالی کہم سکتے ہیں ۔ ایثار اور توکل علی اللہ کی بھی ایسی ہی مثال حضرت ابوبکر<sup>رہ</sup> کے کردار سے سلتی ہے ۔ اس سلسلے میں سراج نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک روز رسول پاک صلعم نے اصحاب سے خدا کی راہ میں مال طلب کیا ۔ سب نے حسب استطاعت مال و منال حاضر کر دیا۔ حضرت عمر رض سے رسول اللہ صلعم نے دریافت کیا کہ اے عمر گھر والوں کے لیے کہا جھوڑ آئے ؟ جواب ملا کہ یا وسول الله صلعم آدها مال آل و اولاد كا حق تها ، آدها خدا كي راه مين قربان ہے ۔ یہی سوال حضرت ابوبکر ر<sup>و</sup>سے ہوا، جواب سلا جو سوجود تھا سب لے آیا ہوں ۔ ابوبکر خ اور اس کے اہل و عیال کے لیے خدا اور اس کا رسول صلعم کافی ہے۔ سراج لکھتے ہیں کہ صوفیاء اس مثال کو اپنے لیے دلیل راہ بنا سکتے ہیں ۔

جیسا کہ پہلے کہا گیا ہے پہلی صدی مجری تک اسلامی تصوف کم میں ابسے عناصر شامل نہیں ہوئے تھے جس سے صوفیوں کا مسلک

عام مسلانوں سے الگ ہو جائے۔ اس کی ایک وجہ یہ تھی کہ وہ لوگ باقی تھے جنھوں نے رسول اکرم ع کے مبارک عہد اور خلفا کا زمانہ دیکھا نھا لیکن خلافت بنو امیہ کے عہد مبی دارالخلافر کے دمشق اور بعد ازاں بغداد منتقل ہونے کے بعد اس میں نئے نئے عناصر داخل بونے لگے ۔ ان رجحانات فی ایک جھلک عبداللہ بن المبارک مروی (وفات ۱۸۱/۵) کے رسالہ کتاب الز عد میں سلمی ہے جس میں زہد کے متعلق مختلف احادیث جمع کی گئی ہیں ۔ لبکن اس میں بھی کوئی قباحت یہ تھی ۔ البتہ اس کے بعد صوفیاء کے رجحانات عام پابند شرع مسلمانوں کے افکار و عقائد سے الگ ہونے لگے۔ یہ سلسلہ بشر بن الحافی (وفات ۱ مرمء/ے ۲۲ه) سے شروع ہوتا ہے جس کی تفصیل بیان ہو جکی اور حارث بن اسد المحاسبی مک پہنچتا ہے۔ ان کی ولادت بصرہ سب ۲۸ء/۱۹۵ همبر سوئی ۔ ابتدائی عمر میں بغداد چلے آئے اور یہیں ہمء/٣٣٦ھ میں وفات پائی ۔ احمد ابن حنبل مشہور فقیمیں نے حارث کے بارے میں لکھا ہے کہ انھوں نے اپنی تصانیف کی بنیاد ضعیف حدیثوں پر رکھی ہے۔ اس موضوع پر ہم آئے چل کر اظہار خیال کرس کے ۔ مشہور صوفی حضرت جنید انھیں حارث کے شاگرد تھے ۔ ان کی کتابوں کی تعداد خاصی ہے جن میں خاص طور پر 'محاسبہ' ہر زور دیا گبا ہے۔ 'رعابة لحقوق اللہ' ان کی مشہور کتاب ہے اور بعض محففین کے نزدبک امام غزالی ج اپنی مشہور تصنیف احیا، علوم الدین لکھنے وقت اس سے ستأثر ہوئے تھے۔ دوسری مشہور تصنیف کتاب الوصایا ہے جس میں عارفانه مضامین ہیں ۔ کتاب التواہم میں موت اور قیامت کے خوف کا ذکر ہے اور آخر میں دیدار اللہی کا بیان ہے ۔ ایک اور مشہور رسالہ فصل فی المحبة کے عنوان سے ہے ۔ اس میں لکھتے ہیں:

''الله تعالیٰ نے سؤمنین کی محبت کی نصدیق فرمائی ہے۔ چنانچہ قرآن مجید کا ارشاد ہے کہ جو ایمان لانے والے ہیں ، خدا سے مجبت کرتے ہیں ۔ "والذین آمنوا اند جا تھ" نور شوف دل میں مجبت سے پیدا ہوتا ہے اور جب الله بعالی اپنے بندہ کے قلب میں یہ چراخ روشن کرتا ہے تو یہ قلب کے تاریک گوشوں تک پہنچ جاتا ہے یہاں نک کہ وہ اس سے منور ہو جاتا ہے ۔ یہ چراغ کبھی نہیں بجھتا سوا ہے اس صورت کے کہ انسان اپنے اعال پر نکبر کرنے لگے ۔ عشق النہی کی سب سے واضح نشانی کثرت نموق ہے جس کے ساتھ مسلسل مراقبہ ، طویل نگمداشت اور مکمل طور پر نفی خودی شامل ہے ۔ اطاعت بھی اس کے سانھ سامل ہے اور ان شامل ہے ۔ اطاعت بھی اس کے سانھ سامل ہے اور ان سب باتوں میں عجلت کی ضرورت ہے کہ ایسا نہ ہو موت آ ہنچے ۔"

عشقی کے ذریعے سے معرفت کا حصول آگے چل کر تصوف کا ایک بنیادی رجعان بن گیا اور عشق کو علم پر ، طریقت کو شریعت پر ترجیح کا جذبہ پیدا ہوگیا ۔ تیسری صدی کے ایک اور مشہور صوف بزرگ ذوالنون مصری (وفات ۲۳۸۱هم) ہیں جو وحدت وجود کے قائل ہیں ۔ انھوں نے شاعری کو بھی عارفانہ مضامین کے اظہار کا ذریعہ بنایا ہے اور رابعہ بصری کی طرح نہایت مؤثر عاشقانہ انداز اختیار کیا ہے ۔ ابو یزید بسطامی (وفات ۵۵۸م مرا محرف ہیں جن کا مسلک واضح طور پر شریعت کے پابند عام مسلانوں سے کسی قدر مختلف نظر آتا ہے ۔ ان کا قول تھا کہ میں نے اللہ تعاللی کو اپنی روح میں پالیا ہے ۔ صوفیا کا مسئلہ میں نے اللہ بھی انھیں سے شروع ہوتا ہے جس کے منطقی نتائج یہ ہیں کہ وجود حقیقی صرف اللہ تعاللی کا ہے ، باقی ہر شے معدوم ہے ۔ کہ وجود حقیقی صرف اللہ تعاللی کا ہے ، باقی ہر شے معدوم ہے ۔ تلاش حق اور خودی کو مثانا ہی اصل ایمان ہے ۔ احمد ابن عیسلی تلاش حق اور خودی کو مثانا ہی اصل ایمان ہے ۔ احمد ابن عیسلی الغزاز (وفات ۹۹۸ء/۱۸۹۸) نے اس مسئلہ فنا کو عام مسلانوں

(وقات ۱۰ وع/۱۹۸ جو محاسبی کے شاگرد تھے اور شیخ الطائفہ کہلاتے تھے ، ابو یزید بسطامی سے ایک قدم اور آئے بڑہ جاتے ہیں اور وحدت وجود کے مسئلہ کو فلسفیانہ رنگ دیتر ہیں ۔ ان کے نزدبک کائنات کا مقصد یہ ہے کہ انسان اس عالم کی طرف عود کرے جس میں وہ وجود میں آنے سے پہلے تھا۔ تخلیق آدم سے پہلے الله تعاللی نے آدم سے خطاب کیا تھا جب کہ آدم کا وجود نہ تھا لبکن آدم خود حق تعاللی کے وجود میں تھا۔ شیخ الطائف، کے ہی ہم عصر مشہور صوفی منصور الحلاج (وفات ۲۹۲۹/۹۰۹۵) تھےجن کا عقیدہ نھا کہ معرفت و سلوک کی سنازل طے کرنے کے بعد صوفی ذات حق میں مل جاتا ہے ۔ منصور نے ان منازل سے گزرنے کے بعد اناالحق کما ، ظاہر پرستوں اور اہل شریعت نے اسے کلمہ ، کفر سمحھا اور سلاج کو پھانسی دیے دی گئی ۔ صوفیا میں سے بعص حضرات حلاج کا گناہ دہ نہیں سمجھتے کہ اس نے اناالحق کہا بلکہ بہ کہ اس منزل پر پہنچنے کے بعد بھی وہ 'انا' کے پھندے سے باہر نہ نکل سکا ۔ حلاج کا فلسفہ فنا میں بھا کا فلسفہ ہے۔ وہ قرآن حکیم کی اس آیت سے 'کل سن علیھا فان و یبقئی وجہ ربک ذوالجلال والاكرام، (سورہ رحان ٢٦-٢٦)، (ہر شے فانی ہے اور باقی رہنے والی صرف تیرے رب ذوالجلال والا کرام کی ذات ہے) یہ استدلال کرتے ہیں کہ انسان اپنی ذات کو فنا کر دے تاکہ اس کی ذات میں بقا حاصل کر ہے ۔

محاسبی سے سنصور تک صوفیا کے رجحانات قدرتی طور پر ہابند شرع مسلانوں کے نقطہ نظر سے سخت قابل اعتراض تھے۔ چنانچہ اس بنا پر بعض صوفیاء کو زندیق تک کہا گیا اور ان کی زندگی میں ان پر سختی کی گئی ۔ صوفبوں کے سسلک کی نائید اور تقوبت کا کام ابو سعید ابن العربی نے انجام دیا جو جنبد کے شاگرد بھے اور جن کی وفات ۲۹۵۹/۱۳۳۹ میں ہوئی لیکن صوفیانہ تعلیم کی قدیم

ترین صند دستاویز جو ہمیں اب تک دستیاب ہوئی ہے ،
ابو النصر سراج (وفات ۱۹۸۸هم/۱۹۵۸ه کی کتاب اللمع ہے جس کے حوالے مندرجہ بالا صفحات میں اکثر آئے ہیں۔ بعض اور اقتباسات حسب ذیل ہیں جن سے نہ صرف سراج کا ہی مسلکہ واضع ہوتا ہے ملکہ ان عام صوفیانہ خیالات کا بھی اندازہ لگایا جا سکتا ہے جو چوتھی صدی ہجری تک عام طور پر رایخ ہو چکے تھے۔

# مسئله وحدت وجود:

"جنبد نے فرمایا: واذ اخذ ربک من بنی آدم من ظمورهم ذریتهم" (۱۵۱: ۵)، (اور الله نعاللی نے حضرت آدم کی یشت سے ان کی اولاد نکالی)۔ (قال الجنبد فی معنی ذالک فمن کان و کیف کان قبل ان یکون (حضرت جنید نے اس کے معنی میں فرمایا کم انسان اپنی حالت آخری سے حالت اول کی طرف لوئے گا اور اسی عالم میں ہوگا جس میں اپنی تخلیق سے پہلے تھا) ۔"

# برامز کاری:

شیخ نے فرمایا مقام ورع مقام شریف ہے۔ قال النبی ملاک دینکم الورع ۔

سراج پرہیز کرنے والوں کو طبقات سہ گانہ میں اس طرح تفسیم کرتے ہیں :

- ہ۔ پہلا طبقہ ان چیزوں سے پرہبزکرنے والوں کا ہے جو 'مشتبہ' ہیں یعنی ایسی اشیاء جو نہ صاف حلال ہیں نہ صریحاً حرام۔
- ہ۔ دوسرا طبقہ ان اشیاء سے پرہیز کرتا ہے جن کو ان کا قلب منع کرتا ہے۔ چنانچہ حارث ابن المحاسبی کی روایت کی گئی کہ انھوں نے کبھی ایسی غذا نہ کھائی جس پر شبہ ہو۔

م ب \_ كتاب اللمع ، صفحه و ب \_

۳- تیسرا طبقہ عارفوں اور واجدوں کا ہے جو ابو سلیان الدارانی سے متفق ہے کہ ہر چیز جو اللہ تعالیٰ سے دور کرے اسے دور کرتے ہیں دور کرتے ہیں قول دور کرتے ہیں - سہل بن عبداللہ اور شبلی کا بھی یہی قول ہے ۔\*\*

#### مقام زید :

شیخ نے فرمایا زہد مقام شربف سے اور احوال کی بنیاد ، قاصدین الی اللہ کا چلا قدم ہے اور ان لوگوں کا جو 'منطقبن الی اللہ اور 'سنوکلین الی اللہ بی اور فرمایا کہ 'حب الدنیا راس کل خطیئة و الزهد فی الدنیا راس کل خیر و طاعة ' (دنیا کی محبت ساری برائبوں کی جڑ ہے اور دنیا میں زہد ساری خیر اور طاعت کی بنیاد ہے) ۔

یر ہیز کرنے والوں کی طرح زاہدوں کے بھی تین طبقات ہیں :

- ۱- مبتدی جو اپنے ہاتھ املاک سے خالی رکھتے ہیں اور ان کے دل اس چیز سے خالی ہوتے ہیں جو ان کے قبضہ میں نہیں ہوتی -
- ۲- 'متحقتین فی الزہد' رویم ابن احمد نے فرمایا 'ترک حظوظ نفس من جمع ما فی الدنیا' زبد ہے لیکن اس میں بھی ایک لذت ہے جو 'ترک' سے حاصل ہوتی ہے ۔
- ۔ تیسرا طبقہ ان لوگوں کا ہے جو جانتے ہیں اور یقین رکھتے ہیں کہ دنیا بالکل بیکار ہے۔ ا

#### مقام فقر:

شیخ نے فرمایا کہ فقر کی عظمت قرآن حکیم اور حدیث سے ثابت ہے ۔ قرآن شریف میں ارشاد ہوا ہے: 'للفقراء الذین احصروا

٢٥ ـ ايضاً صفحه ٢٥ ـ

۲۰ - ایضاً صفحہ ۲٫ -

في سبيل الله الموره بقر ٢٥ ) اور حديث شريف هم الوقال صلى الله عليه وسلم الفقرا زين بالعبد المؤمن من الفواد الجيد على خد الفرس اور ابرابهم بن احمد النخواص كا قول هم كه الغقرا داء الشرف، و لباس المرسلين ، و حباب الصالحين ، و تاج المتقين ، و زين المؤمنين ، و غنيمة العارفين ، و سبية المريدين و حض المطبعين ، و سبن انحذنبين ، و مكفر للسيئات و معظم لحسنات و رافع الدرجات و مبلغ الى الغايات و رضا الجبار و كرامة ابل ولايت من الابرار و الففراء ، شعار الصالحين ، داب المتفنى …"

پرہیزگاروں اور زاہدوں کی طرح سراج ہے اہل فقر کے بھی نین طبقات قائم کیے ہیں۔ پہلا طبقہ ان لوگوں کا ہے جو کسی شے کے بالک نہیں ہونے اور نہ ظاہر نہ باطن کسی سے کچھ طلب کرتے ہیں اور اگر انھیں کچھ پیش کیا جائے توقبول نہیں کرتے۔ دوسرا طبقہ ان سے زیادہ فقر اختیار کرنے والوں کا ہے۔ تیسرا طبقہ فقیر صادق کا جو مقام صدیقین پر ہے جن کے بارے میں اہراہیم بن الخواص کا قول ہے:

رد كم سئل ابراسيم المخواص عن علامه الفقرا لصادق فقال نرك الشكوه و اخفاء اثر البلوئ و بذا قيل ال بذا مقام الصديقين -""

# مقام صبر

سراج فرسانے ہیں :

قرآن کریم میں صبر کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے ''انما یو ف الصابرون اجرہم بغیر حساب'' (۳۹/۱۳) (صبر کرنے والوں کو ان کا اجر سے حساب دیا جاوے گا) -

ے ہے ۔ ایضاً صفحہ و م ۔

صبر کرنے والوں کو بھی سراج نے تین طبقات میں رکھا ہے: (۱) سبصر ، (۲) صابر ، (۳) صبار -

#### مقام توكل:

فرآن حکم میں ارشاد ہوا ہے:

وو على الله فتوكاوا ان كنتم مومنين٬٬ (اور الله پر توكل كرو اگر نم ايمان والے ہو) (۵/۲۰) -

و من يتوكل على الله فهو حسبه ، و توكل على العزيز الرحيم (٢٦/٢١٤) --

ذوالنون مصری نے فرمایا ''التوکل ترک تدبیر النفس والاخلاع من الحول والقوة ۔" "

قرآن حکیم اور حدیث شریف سے اس کی تائید ہوتی ہے:

''و کان اللہ علی کل شی ؑ رقیباً '' (۳۳/۵۲) (اور اللہ ہر چیز ہر نگہبان ہے)۔

''سا یلفظ من فول الا لدیہ رقیب عتید'' (۵۰/۵) (نہیں بولتا کوئی بات مگر اس کے نزدیک نگمہان تیار ہیں) ۔

و'الم یعلموا ان الله یعلم سرهم و (نجواهم'') کیا یہ نہیں جانتے کہ اللہ ان کا بھید اور ان کی مصلحت جانتا ہے) ۔

''و یعلم ما تسرون وما تعلنون'' (س/سه) (اور وه جانتا ہے جو کچھ تم پوندیدہ کرتے اور جو کچھ ظاہر کرتے ہو)۔ حدیث شریف ہے :

راقال اعبد الله كانك تراه فان لم تكن تراه فانه تراك»

٨٧ - ايضاً ، صفحه ١٥

(مراقبہ اور حال کی یہ نوعیت ایسی نہیں جس پر اسلامی شرعی نقطہ فظر سے کوئی اعتراض کیا جا سکے لیکن متأخرین صوفیاء نے اس میں اس قدر شدت اور انہاک اختیار کیا کہ فرائض شرعی اور حقوق معاشرہ سے بھی ہے نیاز ہو گئے۔ اس عالم میں انھوں نے اپنی ایک نئی دنیا بسا لی جس کے آثار اور احوال کا سواے خود ان کے کسی دوسرے کو کچھ پتہ نہ بھا۔ اسی انہاک اور شدت کے طور پر دنیوی امور سے وہ قطع تعلق ہیدا ہوا جس نے متأخرین صوفیا کو بدنام اور اس مسلک کو نفی ذات کا فلسفہ بنا دیا)۔

اس بحث کے بعد سراج نے حال فرب کے عنوان سے لکھا ہے انہ صوفی جب اس منزل پر پہنچ جاتا ہے تو اسے سواے خدا کے کچھ اور نظر نہیں آنا ۔ فرمائے ہیں :"

روقال عامر بن عبدالفيس رجاما نظرت الى شي الارايت الله تعالى الرب الله منى -"

اس قرب کے بھی مدارج ہیں:

''انه يقرب من قلوب عباده على حسب ما يرى قرب قلوب عباده لم فانظر ما ذا يقرب من قلبك ــ"

# مبت اور عشق اللهي:

محبت اور عشق اللهی کے مسائل صوفیوں کو اس قدر م غوب ہیں کہ بعض کے نزدیک تصوف کی بنیاد ہی محبت اور عشق النہی پر استوار ہے ۔ مولانا روم فرماتے ہیں ۔ ۳۰

ہر کرا جامہ ز عشقے چاک شد او ز حرص و جملہ عیبے پاک شد

وم \_ ايضاً ، صفحه ٢

<sup>.</sup> ۳ ـ مثنوی جلد اول ، مرتبه بروخیم ، صفحه س ـ

شادباش اے عشق پر سوداے ما اے طبیب جمل علتہاے سا ا حدوا ہے تخوت و ناسوس ما اے تو افلاطون و جالینوس ما جسم خاک از عشق بر افلاک ند کوه در رقص آمد و چالاک شد عشني جان طور آمد عاننفا طور مست و خر موسلی صاعقا با لب دمساز خود گر جفتمی همجو نے سن گفتنیہ ا گفتمی ہر کہ او از همزبانے شد جدا یے نوا شد گرچہ دارد صد نوا چونکہ کل رفت و گلسناں در گذشت نشنوی زان پس ز بلبل سرگذشت جما سعشوقست و عاشق پرده زنده معشوق اسب و عاشق سردهٔ چوں نباشد عشق را پرواہے او او چون مرغے ماند ہے پروامے او من چگونه بهوش دارم پیش و پس چوں نباشد نور یارم پیش و پس

شیخ سراج فرماتے ہیں کہ فرآن حکیم میں جا بجا عشق و محبت

کے متعلق واضع ارشادات موجود ہیں :

والمسوف ياني الله بقوم يعبهم و مجبونه" (١٥٥/٥٥)

(پس اللہ تعالیٰ ایک قوم کو لائے گا کہ پیار کرتا ہے ان کو اور پیار کرتے ہیں وہ اس کو) ۔

وقل آن کنتم تحبون الله فاتبعوبی یجببکم الله'' (۳/۳۱) (کمه دو که اگر تم الله کو چاهتے هو تو میری پیروی کرو تاکه الله تم کو چاہے) ۔

''یحبونہم کحب اللہ والذین آمنوا اشد حباً للہ'' (۲/۱۶۵) (محبت کرنے ہیں ان سے جیسے کہ محبت اللہ کی اور جو لوگ انمان لائے ہیں اللہ کے واسطے محبت میں زبادہ ہیں) ۔

غرض سراج کی اس تصنیف کو تصوف کی ایک انسائیکاوپیڈیا یا دائرۃ المعارف سمجھنا چاہیے۔ ان کی تعلیم کا خلاصہ یہ ہے کہ صوفیاء علماے ظاہر سے ممتاز ہوتے ہیں لیکن یہ امتیاز اتباع قرآن و سنت اور اسوۂ رسول و سیرت صحابہ کی پیروی سے ہی حاصل ہوسکتا ہے۔ انھوں نے ایسے صوفیا کے مسلک کی تردید کی ہے " جو یہ سمجھتے ہیں کہ صوفی کو محض ترک دنیا ، لباس صوف ، ساعری یا ساع ہی سے سب کچھ حاصل ہو سکتا ہے۔ توکل اور اکتساب کی حقیقت بیان کرتے ہوئے روزی کانے اور اسباب پر تصرف کی حقیقت بیان کرتے ہوئے روزی کانے اور اسباب پر تصرف کے باب میں فرمائے ہیں:

''من طعن على الاكتساب فقد طعن على السنة ، ومن طعن على التوكل فقد طعن على الايمان ـ''''

پھر ابن سالم کا ایک قولِ نقل کرتے ہیں :

رس ۔ ایضاً ، صفحہ ہم رہے ۔

٣٠ ـ ايفياً صفحه ١٩٥ ـ

''التوكل كل حال الرسول ، والكسب سنة الرسول'''

سراج کی اس اہم نصنیف کی یہ تفصیل کسی فدر طویل ہوگئی لیکن اس سے اس عہد تک تصوف کے واضح رجحانات کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ اس کے بعد سعدی نے صوفباء کے نقطہ نظر سے فرآن حکیم کی نفسیر لکھی۔ انھوں نے ایک اور رسالہ بھی لکھا ہے جس میں فرقۂ ملامتیہ اور بعض دوسر نے صوفیوں کے نظریات کی خطا سے عث کی ہے۔ ""

امام غزالی کا زمانہ اس کے بعد آتا ہے۔ امام صاحب تصوف کی تاریخ کے ایک بڑے ستون ہیں۔ ان کی ولادت ۱.۵۹ مرم میں خراسان میں ہوئی ۔ رواج کے مطابق علوم دین کی تکمیل کے بعد ه ١٠٩٥/ ١٨٨ مين مدرسة نظاميه بغداد مين اللهيات كي درس و ندریس شروع کی ـ وه اس زمانه میں شافعی فقه میں ایک بڑی سند کی حیثیت رکھتے تھے ۔ ۱۰۹۵ ع/۱۸۳۸ میں انھوں نے یہ سلسلہ ترک کر دیا اور نقریباً دس سال عزلت نشینی میں بسر کیے ۔ اس طرح خیالات میں جو تغیر عظیم برپا ہوا ، اس کی تفصیل انھوں نے خود بیان کی ہے ، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ان کے نزدیک حقیقت کا ادراک محض ذاتی تجریج ، عالم کیف اور ایک باطنی انقلاب سے ہی ہو سکتا ہے۔ اس انقلاب کے اسباب سے محث کرتے ہوئے علامہ اقبال لکھتے ہیں کہ یونانی حکمت اور فلسفہ کے مطالعہ نے بلا شبہ ممان مفکرین کے زاویۂ نگاہ کو وسیع کیا لیکن معرفت قرآن کے بارے میں ان کا ادراک اور بصرت محدود ہو کر رہگئی ۔ خاص طور پر سقراط اور افلاطون کی تعذیبات کا یہ اثر ہوا کہ قرآن کا مطالعہ کرتے ہوئے سسلمان مفکرین نے یونانی افکار و نظریان کو پیش نظر رکھا اور کم و بیش دو سو سال کے بعد یہ حقیقت ان کی سمجھ میں

٣٠ ـ ايضاً مفحد ١٩٠ ـ

س ۔ اس رسالہ کو عفیفی نے اسکندریہ سے سہ ۱۹ ء میں شائع کیا ۔

آئی که قرآن کی روح بنیادی طور پر غیر کلاسیکی (anti-classical) سے ۔" اس احساس یا انکشاف کا نتیجہ ایک انقلاب کی شکل میں طَاہر ہوا۔ امام غزالی کے افکار میں جو تغیر ہوا وہ کچھ ان کے ذاتی تجربات اور بأثرات کا نتیجہ تھا اور کچھ اس پر کہ انھوں نے مدہب کی بنیاد فلسفیانہ تشکک (Philosophical Scepticism) پر استوارکس جو اقبال کے نزدیک ایک نہایت عبر محدوظ اساس ہے اور قرآن کی اسیرٹ سے بھی اس کا جواز ثابت نہیں ہوتا ۔ " ہر حال جب غزالی نے تجزیاتی تفکر (analytic thought) سے مایوس ہو کر صوفیانہ تجربات کا سہارا لیا اور وہاں انھیں مذہب کے لیے ایک آزاد اساس نصیب سوئی اور اس طرح وه مذہب کو علوم اور ما بعدالطبیعیات کے وسیلہ کے بغیر قائم رکھنے میں کامیاب نظر آتے ہیں۔ امبال غزالی کے افکار کے اس حصہ سے اختلاف کرنے ہیں لیکن اس عث کی تفصیلات میں جانے کا یہ سوفع نہیں۔ افبال کے نزدیک روسی غزالی کے معابلہ میں اسلام کی اصلی روح سے قریب تر ہیں ۔ 24 عزالی کے نقطہ نظر کی ترجانی کرتے ہوئے اقبال لکھتے ہیں: "To the Muslim school of theology of which Ghazali is the chief exponent, the ego is a simple, indivisible, and immutable soul substance, entirely different from the group of our mental states and unaffected by the passage of Our conscious experience is a unity because our mental states are related as so many qualities to this simple substance which persists unchanged during the flux of its qualities."

هم ـ اقبال ليكجرز ، صفحه م ـ

٣٦ ـ ايضاً صفحه ٥ ـ

ے ج ۔ ایضاً ، صفحہ ۔ ۔ ۔ ۔

مسلمان فقہا کے جس طبقہ کے خاص بمایند نے غزالی ہیں ، ان کے نزدیک 'انا' ایک سادہ ، عبرد ، ناقابل تقسیم و نغیر روحانی شے ہے جو ہماری ذہنی حالتوں کے ساسلموں سے قطعاً مختلف ہے اور رفتار زمانہ کے اثر سے معفوظ ہے۔ ہمارا شعوری ادراک ایک اکائی ہے نیونکہ ہماری ذہنی حالتیں اس سادہ شے سے اتنی مختلف صفات کی حیثیت سے مربوط و منسلک ہیں۔ بہ سادہ شے 'انا' جو اپنی صفات کے تغیر و تبدل میں بھی بغیر کسی تبدیلی کے فائم رہتی ہے۔

یونانی افکار کے خلافہ بغاوت میں جن سسلان مفکرین نے حصہ لیا ، ان میں اشاعرہ بھی شامل ہیں جن کے فلسفیانہ اور مابعدالطبیعیاتی افکار میں بغاوت نہایت واضح ہے۔ اس کے بعد یونانی منطق کی بنفید کی گئی ۔ چنانیہ اس منطق کے برعکس نظام ۳۰ نے سب سے پہلے اس اصول کو مرتب کیا کہ سارے علم کی ابتدا شک و نسبہ سے ہوتی ہے اور اسی خیال کو غزالی نے اپنی مشہور تصنیف احیاء العلوم الدین میں تفصیل سے پیش کیا ہے۔ یہ سارا دور نصوف کے فلسفیانہ اور مابعدالطبیعیاتی پہلو کی ترتیب و اشاعت نصوف کے فلسفیانہ اور مابعدالطبیعیاتی پہلو کی ترتیب و اشاعت کا دور ہے ، جس سے یہ مسلک ایک فلسفیانہ مسلک اور اس کی تعلیات فلسفیانہ اور منطقیانہ محموعہ بن گیا۔

چھٹی صدی ہجری یا بارھوبی سدی عیسوی تک تصوف کے مسالک اس قدر واضع ہو چکے نھے کہ صوفیوں کے الگ الگ سلسلے قائم ہونے لگے ۔ ان میں سب سے پہلا سلسلہ محیالدین عبدالقادر ابن عبد الله الجیلی کا ہے جو اب تک سلسله قادریہ کے نام سے جاری ہے ۔ اس سلسلے کے صوفیاء شریعت پر سختی سے کاربند اور امور دین کے ادا کرنے میں پوری احتیاط اور انہاک ملحوظ رکھتے تھے ۔ کے ادا کرنے میں پوری احتیاط اور انہاک ملحوظ رکھتے تھے ۔ حلول ، تنزیل وغیرہ کے مقابلے کے رجحانات کی سختی سے مخالفت کرتے تھے اور محمام صوفیانہ مسائل کی اساس قرآن اور حدیث پر

٣٨ ـ ايضاً صفحه ٢٩ -

استوار کرنے تھے۔ دوسرا سنسلم سمروردبہ ہے جس کے بانی نمہاب الدین عمر بن عبداللہ السہرورد ۱۱۳۸ء/۱۹۸۹ ما ۱۲۵۸ء/ سبھ تھے جو اپنے عمد میں محلفا اور شہزادوں کے مقرب تھے۔ ان کی سب سے مشہور تصنیف عوارف المعارف ہے۔ بہاء الدبن زکریا مانانی انھیں کے سلسلے میں ہیں اور ان سے بہ سلسلم برصغیر بند و باکستان میں پہنجا۔ تیسرے سلسلے کے بانی نور الدین احمد بن عبد الله (۱۱۹۹ء/۱۹۹۹ تا ۱۲۵۸ء/۱۳۵۸) تھے جن کے متبعین اور متوسلین مصر ، شالی افر بقہ اور عربی ممالکہ، میں زیادہ نھے۔ چوبھا مشہور سلسلہ سولانا جلال الدین رومی سے شروع ہوتا ہے جن کی وفات ۱۲۵۳ء/۱۳۵۹ سیں ہوئی اور جن کی تعلیات کا پرتو جن کی وفات ۱۲۵۳ء/۱۳۵۹ سیں ہوئی اور جن کی تعلیات کا پرتو ابال کے فکری نظام میں جا بجا جھلکنا ہے۔

# كتاريات

The Metaphysics of Saiva Sidhanta System - K, Subra- - 1 manyam. Proceedings of the Third Oriental Conference 1924.

A Manual of Buddhaism - Mrs. Rhys David, -The Majjihma Nikaya. The first fifty discourses from the . . collection of medium length discourses of Gautama the Buddha, Bhikku, Silchara,

- س ۔ الضاً ۔
- م ـ ايضاً ـ
- ابضاً -
- ے ۔ ایضاً ۔
- ٨ كتاب اللمع ٩ ايضاً -

Outlines of Islamic Culture. A. M. A. Shustry. Vol. II - 1.

Mystics of Islam, Nicholson, - 11

- س ۔ انضآ ۔
- ١٣ ـ تصوف ، خواجه عباد الله ، اداره ثقافت اسلاميه لاهور ـ
  - Mystics of Islam 15
    - م ر د ایضاً د
  - ١٦ كتاب الصدق لابي سعيد العفراز ـ
    - ے ا ۔ ایضا ۔
    - ۱۸ ـ ایضاً ـ
    - 19 \_ كتاب اللمع .. 20 \_ ايضاً \_

      - ۲۱ ایضاً -
  - ۲۲ تصوف اور اسلام ، عبد الهجد دريابادي ـ
    - ٢٣ كتاب اللمع -
      - س ۲ ایضاً ب

- ٠٠٠ ايضا -
- ٣٦ \_ ايضاً -
- ے ، ۔ ایضاً ۔
- ٠٠٠ ـ ايضا \_
- و ۲ ايضاً ـ
- . ۳ ـ مثنوى مولانا روم ، مرتبه بروخيم ـ
  - ٣١ كتاب اللمع -
    - ٣٠ ـ ايضاً ـ
    - ٣٠ ـ ايضاً ـ
- م ۲ رساله سعدی ، مرتبه عقیقی اسکندریه مم ۹ م -
  - ۲۵ خطبات اقبال ، ترجمه نذير نيازي -
    - ٣٦ ايضاً -
    - ٣٠ ايضاً -
    - ٣٨ ايضاً -

باب اول فصل سوم برصغیر پاک و بهند میں تاریخ ِ تصوف ِ اسلام

# ياب اول فصل سوم

# برصغیر پاک و ہند میں تاریخ ِ تصوف ِ اسلام

یہ بتانا مشکل ہے کہ ہندوستان میں نصوف کب یہنچا۔ مسلمان مؤرخین اور عرب سیاحوں کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ عرب تجار کے وسیلے سے اسلام سب سے پہلے سواحل مالابار اور جنوبی ہندوستان میں بہنچا ۔ چنانچہ مدراس کے جنوب میں بارہ میل ہر میلاہور میں ایک قدیمی مزار ہے جسے حضرت تمم انصاری سے منسوب کیا جاتا ہے۔ ابن بطوطہ نے اپنے سفرناسہ میں لکھا ہے کہ اس نے سراندیپ یا لنکا میں ہت سے بزرگوں کے مزارات کی زیارت کی جن میں اس نے شیخ عبداللہ عفیف ، شیخ عثاں اور باہا طاہر کے نام گنائے ہیں ۔ ایک اور روایت یہ ہے کہ بابا رتن ایک ہندو بزرگ تھر جنھوں نے دو مرتبہ مکہ معظمہ کا سفر کیا تھا اور رسول اکرم صلعم کو دیکھا تھا۔ دوسرے سفر میں انھوں نے اسلام قبول کیا اور ہندوستان واپس آئے۔ سات سو سال کی عمر پا کر سهم وع میں ان کی وفات ہوئی اور تمربند میں دفن ہوئے - علامہ ابن حجر عسقلانی اور الذہبی دونوں نے ان کا ذکر کیا ہے لیکن مستند تاریخی شہادت کوئی نہیں ملتی ۔ سید سالار مسعود غازی، بالم میاں، سلطان محمود غزنوی کی افواج کے ساتھ سندوستان تشریف لائے اور ١٠٣٢ء ميں بهرائج ميں ان كا انتقال ہوا ، يهى زمانه داتا گنج بخش على الهجويري كا ہے جن كا مزار لاہور ميں مرجع خلائق ہے اور

جن سے علامہ اقبال کو خاص عقیدت نھی ۔ ان کے بارے میں آگے چل کر ہم کسی قدر تفصیل سے لکھیں گے ۔ ہندوستان میں سلسلہ نقشبدیہ حضرت خواجہ ماؤالدین سے شروع ہوتا ہے جنهوں نے ۱۳۸۹ء میں وفات ہائی ۔ سلسلہ چشتبہ سندوستان میں حصرت خواجہ معین الدین سے شروع ہونا ہے ؛ ان کی ولادت سجز مين ١١٣٦ع يا ١١٦٦ع مين اور بقول بعض ١٣٥٥م/١٩٦ع مين اور وفات ۱۲۳۹ءمیں ہوئی ۔ ان کا ذکر مھی علامہ اقبال نے بڑے ادب اور احترام سے کیا ہے ۔ انھیں کے خلیفہ حضرت نطب الدین مختمار تھے جن کی ولادت فرغنہ میں ۱۱۸٦ء میں ہوئی اور وفات دہلی مبی ١٣٣٥ء ميں ہوئی - حضرت خواجہ نظام الدين اوليا بھی اسی سلسلے کے ہزرگ بیں جن کے مرار پر علامہ اقبال نے حاضری دی اور دعا مانگی ـ مشهور صوفی نزرگ حضرت خواجه فریدالدین شکر گنج جن کا مزار پاک پٹن سب ہے ، حضرت خواجہ قطب الدین کے سی مرید اور خلیفہ تھے ۔ ان کی ولادت کھیتوال میں ہوئی تھی اور اس طرح ہندی نراد صوفیا کا وہ سلسلہ شروع ہو جانا ہے جس کی شاخین برصغیر پاک و سند میں دور دور نک پھیلی سوئی ہیں اور ان کی خانقابیں اور مزارات اب تک مرجع خلائق ہیں ـ

ان میں جن صوفیا کا ذکر ابتداء کیا گیا ہے وہ ریادہ سے زیادہ نیک سیرت ، خوش اخلاق ، دیندار ، بزرگ اور سیدھے سادے مسلمان تھے۔ وہ فلسفی یا حکیم ہونے کا دعوی نہیں کرتے اور ندکوئی دبستان مذہب یا دبستان فکر قائم کرنے کے مدعی ہیں ۔ مثلاً اس سلسلے میں ہم داتا گنج بخش علی الہجویری کو لے سکتے ہیں جن کی ایک اہم تصنیف کشف المحجوب ہم تک پہنچی ہے اور برصغیر ہاک و ہند کے صوفیانہ ادب میں ایک اہم دستاویز کی حیثیت رکھتی ہے ۔ علامہ اقبال کو ان سے خاص عقیدت تھی ، اس کی

تفھیل اپنے موقع پر بیان کی گئی ہے۔ آپ کا اسم گراسی علی اور ابوالحسن کنبت تھی ، والد کا نام سبد عثان تھا۔ ہجویری اور جلابی غزنی کے نواحی علاقوں میں قیام کی نسبت سے کہلائے ہیں۔ ولادت بقول بعض . . ہمم/ ۹ . . ، ع میں ہوئی ۔ کشف المحجوب میں بعض اساتذہ کا نام بتابا ہے۔ سلسلہ نصوف میں شیخ ابوالفضل محمد بن حسن ختلی کے مرید تھے جو سلسلہ خنیدیہ سے تعلق رکھتے بھے ، کشف المحجوب میں ان کے بارے میں فرمائے ہیں :

'آپ (ابوالفضل) او ماد کی رینت اور عابدوں کے نتیخ دھے۔
میں طریقت میں ان کا پیرو ہوں۔ وہ علم نفسر اور روایات
نے عائم تھے اور نصوف میں حضرت جبید کا مساک رکھتے
تھے اور حضرت حصری کے مرید ، ابو عمر قزوینی اور
ابوالحسن سابعہ کے ہم عصر تھے۔ ساٹھ سال تک گوشہ گمامی
میں کوہ لگام پر رہے ۔ ان کی ولایت کی بہت سی دلیلیں ہیں
لیکن لباس اور رسوم صوفیہ کی نہ رکھتے تھے۔ میں نے ان سے
زیادہ پر رعب کوئی شخص نہ دیکھا ۔ فرمانے نھے
الدنیا یوم ولنا فیھا صوم ۔''

لاہور میں یہ اپنے پیر و مرشد کے ارشاد کے مطابق تشریف کا اور نبلیغ دین اور رشد و ہدایت کے ساتھ تالیف و تصنیف کا سلسلہ جاری ر کھا ۔ دن میں تعلم دیتے اور رات کے وقت طالبان حق کی ہدایت فرمائے ۔ تذکروں سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی نظر کر سے ہزاروں جاہن عالم بن گئے ، کافروں نے اسلام قبول کیا ۔ کشف المحجوب جس بایہ کی تصنیف ہے اس کے بارے میر حضرت خواجہ نظام الدیں اولیا فرمائے ہیں کہ اگر کسی شخص کا پیر و مرشد نصب نہ ہو وہ اس کتاب کو پڑھے توگویا پیر و مرش مل گیا ۔ میں نے اس کا نمام و کال مطالعہ کیا ہے ۔ مولانا جامی مل گیا ۔ میں نے اس کا نمام و کال مطالعہ کیا ہے ۔ مولانا جامی

پ ۔ ایضا

اسے فن تصوف کی کتب معتبرہ میں شار کرتے ہیں ۔ دارا شکوہ سفینة الاولیاء میں لکھتا ہے کہ فارسی زبان میں اس سے بہتر نصوف کی کتاب نہیں اور یہ مرشد کامل ہے ۔ ہم اس اہم اور بنیادی کتاب سے بعص حوائے نقل کرتے ہیں جس سے مصنف کا مسلک اور ان کے صوفباند افکار ہر روشنی ہڑتی ہے ۔

# بسئله جمر و قدر

اس سلسلے میں علی الہجویری کا رجحان جبر کی ادک خاص نوعیت کی طرف ہے ۔ فرمائے ہیں:

' بنده بداند که خیریت امور اندر کسب و تدبیر وے بازبسته نبست که صلاح شدگان خداوند تعالی بهتر داند و خیر و شر وے کہ به بنده رسد مقدر است جز تسلیم چه روئے باشد ۔''

ران حکیم میں بھی ارشاد ہے کہ اللہ تعالیٰی ہی خوب جانتا ہے کہ اس کے بندہ کے حق میں کیا بہتر ہے اور اکثر ایسا ہوتا ہے کہ بسرہ جس چیز کو اپنی بھلائی جانتا اور اس میں اپنا نفع دیکھما ہے حقیقت میں وہ اس کے لیے نقصان ہے اور جس چیز کو وہ نقصان ہے اور جس پیز کو وہ نقصان سمجھتا ہے وہ اصل میں اس کا نقع ہے ۔ اس لیے علی ہجویری فرماتے ہیں کہ خیر و شر جو بندہ پر گزرے مقدر اور مقسوم ہے ۔ اس لیے سوائے نسلیم و رضا کے کوئی چارہ نہیں اور مقسوم ہے ۔ اس لیے سوائے نسلیم و رضا کے کوئی چارہ نہیں اور مقسوم ہے ۔ اس لیے سوائے نسلیم و رضا کے کوئی چارہ نہیں اور خدا ہی خوب جانتا ہے کہ اس کے بندوں کی صلاح اور بہود کس باب میں ہے ۔ اسی کی وضاحت ایک اور موقع پر یوں فرمائے ہیں :

رو حاتم الاصم كفت رضى الله عنه كه چهار علم اختيار كردم ، از سمه علمهائ عالم برستم ، گفتم كدام است ، گفت يكے آنكه بدانستم كد رزوع است مقسوم كد زيادت و كم

س \_ كشف المحجوب ، ص س \_

نشود ، از طلم، زیادت برآسودم ، و دیگر آنکه بدانستم که خدائ را بر من حقے است که جز من کسے دیگر نتواند گزارد بادائے آن مشغول گشتم ، و دیگر آن که دانستم که مرا طالبے است یعنی مرک ، ازو نتوانم گریخت ، آ نرا بشناختم ، و جمهارم آنکه دانستم که مرا خداوندیست مطلع بر من ، ار و ی شرم دانستم ، و از ناکردنی باز داشتم ، و چوب بنده عالم بود که خداوند برو ناظر است ، کار نے نکند که ازو شرم دارد به قیاست ۔"

توکل کی یہ صورت جس کی بازگشت اکثر صوفیا کے بہاں ملتی ہے دراصل صرف اس دور کی شدید جاہ و مال پرستی کے خلاف ایک رد عمل ہے کہ انسان کے عمل میں اعتدال کی راہ پیدا ہو اور وہ پیٹ کے تقاضوں کے علاوہ دوسر سے تقاضوں کو بھی پیش نظر رکھے ۔ یہ درست ہے کہ اگر اس مسئلہ مفسوم کو شدید کیا جائے تو نوکل اور استغنا کو بے حسی ، بے عملی اور جمود میں بدل دیتا ہے اور نصوف کا یہی وہ منفی پہلو ہے جس سے بقول اقبال ترک دنیا کے رجمان کو فروغ ملا ہے اور ملت اسلامیہ کو بڑا ضعف بہنچا ہے ۔

### علم کی فضیات

حضرت ابو علی ثقفی نے فرمایا ہے :

"العلم حيواه القلب من الجهل و نورالعين من الظلمة"

اس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے علی الہجویری فرمانے ہیں کہ اس علم میں علم معرفت اور علم شریعت دونوں شامل ہیں۔ اگر علم معرفت نہ ہو تو دل جہل سے مردہ ہے اور علم شریعت نہیں تو دل نادانی سے بیار ہے ، اس لیے کفار کا دل مردہ ہوتا ہے کہ

يم \_ كشف المحجوب ، ص ١٠ -

الله تعاللی کے علم سے محروم ہوتے ہیں (علم معرفت) اور اہل مخلت کا دیل مردہ اور بیار ہوتا ہے کہ وہ اس کے فرمان کے علم (شریعت) سے محروم ہوتے ہیں ۔

اس تشریج سے در بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ حضرت علی المجوبری شریعت اور طریقت کو ابک دوسرے سے اللک یا ایک دوسرے کی ضد نہیں سمجھتے بلکہ تکمیل ذات کے لیے علم شریعت اور علم طریقت دونوں کو ایک دوسرے کی تکمیل سمجھتے تھے اور در جو بات عوام میں مشہور ہوئی کہ شریعت اور طریقت کے راسنے الک الگ ہیں اور اہل طریقت شریعت کی پابندی سے آزاد ہیں اس کی حقیقت کچھ نہیں ۔ بعض نام نہاد متصوفین نے اپنی اس کی حقیقت کچھ نہیں ۔ بعض نام نہاد متصوفین نے اپنی سے راہ روی کے لیے اس طرح ایک جواز پیش کرنے کی صورت نکالی۔ ہم آئے جل کر کسی قدر تفصیل سے بحث کریں گے ۔ کشف المحجوب سے بہاں بعض اور اقتباسان پیش کیے جاتے ہیں ۔

# تین آدمیوں کی صحبت سے پرہیز کرنا چاہیے

سیخ المشائخ محیلی بن معاذ الرازی رحمة الله علیه نے فرمایا ہے کہ تمن قسم کے آدمیوں سے پرہیز کرنا چاہیے:

١- علاء غافلين

٧- القراء المداينين

س. المتصوفة الجاسلين ـ

یعنی ایک تو وہ علمائے غافل جو دنیا کو اپنے دل کا قبلہ بنا لیتے ہیں ، سلاطین اور ظالموں کی پرستش اختیار کرتے ہیں اور ان کی بارگلہوں کا طواف کرتے ہیں ۔ جو اپنے غرور اور عقل پر فریفتہ ہوتے ہیں ۔ اممہ اور استادوں کی شان میں زبان طعن دراز کرتے ہیں۔ دوسرے القراء الحداہنین (مداہنت ، ظاہر کردن بخلاف آنچہ در دل

٥ - ايضاً ص ١٣ -

بهشد به معنی نفاق و دروغ گفتن) یعنی وه لوگ کد اگر کوئی شخص ایسا فعل کرست جو باطل سو لیکن ان کی خوابیش کے مطابق ہو تو اس کی تعریف کرست ہیں اور اگر کوئی کام خواہ حق ہو ان کی خوابیش کے خلاف ہو نو اس کی برائی کرتے ہیں ۔ تیسر بے خوابیش کے خلاف ہو نو اس کی برائی کرتے ہیں ۔ تیسر بے جاہل متصوفین جنہیں کسی ہیں و مرشد یا مرد کامل کی صحبت نصیب نہ ہوئی ہو ۔

ظاہر ہے اہل ببان میں تزکیہ قلب اور تصفیہ نفس کی جن صورتوں کا ذکر ہے وہ اسلام کے محالف نہیں۔ قرآن حکیم میں علم کی تعریف کی گئی ہے اور اسے اللہ تعالٰی کی نعمت اور خیر کثیر سے نعریر کبا گیا ہے ، لیکن بفول مولانا روم:

علم را بر دل زنی یارے بود علم را برتن زنی مارے بود

علمائے غافلین سے مراد ایسے ہی علم سے ہے۔ دوسرے ریاکاری سے پرہیز کی دعوت ، ظاہر ہے ریاکاری ان اخلاق برائیوں اور خرابیوں میں ہے جنھیں اسلام نے ناپسندیدہ قرار دیا ہے۔ تیسرے وہ صوف کہ جو دراصل صوف نہیں ، جاہل ہیں۔ گویا تصوف بغیر علم اور بغیر مرد دانا کی رہبری اور رہ نمائی کے گمراہی کا راستہ ہے ۔ یہ علم وہی ہے جس کا پہلے ذکر آ چکا ہے اور جس میں علم شریعت اور علم طریقت دونوں شامل ہیں ۔

#### فقر

حضرت علی الہجویری نے فقر پر پورا ایک باب لکھا ہے اور فقر کی تعریف میں قرآن حکیم کی وہ آیات پیش کی ہیں جو ہم کسی اور سوقع پر نقل کر چکے ہیں ۔ شکر :

يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله و الله غنى حميد

للفترآء الدين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضرباً في الارض يحسبهم الجابل اغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم لا يسئلون الناس الحافاً و ما تنفقوا من خبر فان الله بد عليم .

ُلشف المحجوب مين بعض احاديث بهي نقل بيوني بين مثلاً ٦

- ۱- رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فتر اختیار کیا اور فرمایا اے خدا مجھے مسکین مار اور مساکین کے دن شامل کر۔ مساکین کے زمرہ میں مجھے قبامت کے دن شامل کر۔
- ۲- رسول الله صلعم نے فرمایا کد قیامت کے دن اللہ تعالی فرمائے گا کہ میرے دوستوں کو میرے نزدیک کرو ، فرشتے دریافت کربس نے خدایا تیرے دوست کون ہیں ، اللہ تعاللی فرمائے گا فقرائے مسا لین ۔
- ۳- رسول الله صلعم نے فرمایا کہ فقر میرے اہل کےلیے باعث فخر ہے ۔ (الفقر فخری)
  - س- رسول الله صلعم نے فرمایا ''الفقر وطن الغیب''

حضرت علی الہجویری نے فقر کے سلسلے میں بعض اکابر صوفیا کے اقوال بھی نقل کیے ہیں۔ مثلاً :

- ۱- شیخ المشائخ ابوالقاسم جنید بن محمد بن الجنید نے فرمایا کہ فرما
- ۲- نسلی نے فرسایا ففر مجر بلا ہے اور اس کی ساری بلائیں باعث عز و وفار بیں ۔

ظاہر ہے یہاں ففر سے مراد گداگری ، طلب نہیں بلکہ وہ جسے لاسہ اقبال نے فقر غیور کہا ہے اور جس کی مے شار مثالیں انھوں

٦ ـ ايضاً ص ۾ ١ ـ

ے ۔ ایضا ص م ۔

یے تاریخ اسلام سے پیش کی ہیں۔ فقیر کے ساتھ گداگری ، ذلت اور نکبت کا تصور وابستہ ہوا۔ اس کا سبب سیاسی اور نہذیبی زوال ہے جو الفاظ کے معانی اور مفاہیم کو دلل دیتا ہے۔ صلوۃ کہ قرآن حکیم میں نماز اور عبادت کے لیے آیا ہے اردو میں اس کی جمع صلوانیں بہ معنی گلی اور دشنام ہوگیا اور خلیفہ حجام کو کہنے لگے فاعنبروا یا اولی الابصار۔

# صوفی اور تصوف کی حقیقت

اس باب کا آغاز حضرت علی الہجویری نے قرآن کریم کی اس آیت سے کیا ہے:

و عباد الرحمن الذين بمشون على الارض هونا و اذا خاطبهم الجاهلون ، قالوا سلاماً .

اور پھر فرمانے ہیں کہ ایک عدمت ہے:

من سمع صوت ابل التصوف فلا يومن على دعائمهم كتب عند الته من الغافلين -

یعنی جس شخص نے اہل تصوف کی آواز کو سنا اور اس پر آمین ند کہی وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک غافلوں میں لکھا جائے گا۔ اس قول میں لفظ تصوف کا استعال ہی خود اس اس کی قوی شہادت ہے کہ یہ حدیث نہیں کسی صوف کا قول ہو سکتا ہے۔ اس کے بعد لفظ صوف کی تحقیق کی ہے کہ بعض اسے صوف سے بعض صف سے اور بعض صفہ سے مشتق و ماخوذ قرار دیتے ہیں۔ فرمانے ہیں معربے نزدیک صفا سے ماخوذ سمجھنا زیادہ قرین قیاس ہے کیونکہ صوف وہ لوگ ہیں جو اپنے الحلاق اور معاملات کی تہذیب کی کوشش صوف وہ لوگ ہیں جو اپنے الحلاق اور معاملات کی تہذیب کی کوشش کرتے ہیں ، صفائی باطن کی طلب کرتے ہیں۔ صوف کی دو پہچانیں ہیں کہ ایک تو اغیار سے دل کو منقطع کر لیتا ہے اور دوسرے ہیں کہ ایک تو اغیار سے دل کو منقطع کر لیتا ہے اور دوسرے

دئیاکی محبت ترک کر دیتا ہے۔ یہ دونوں صفات حضرت ابو بکر صدیق ہم میں موجود تھیں اس لیے آپ اہل طریقت کے امام ہیں ۔^

فرمانے ہیں : جو لوگ صوف کہلاتے ہیں دراصل کن کی تین قسمی بس: ایک صوفی ، دوسرے متصوف ، تیسرے مستصوف ۔ صوفی وہ ہے جو اپنی ذات سے فنا ہو اور بہ حق باقی ، جو 'قبضہ' طبائع سے آزاد ہو اور حقیفت سے سوسہ ہو۔ متصوف وہ ہے جو مجاہدہ سے ال کے مرتبہ کی طلب کرتا ہے اور اس طلب میں اپنی اصلاح کرتا ہے کہ معاملات میں آن جیسا ہو جائے۔ تیسرے مستصوف جو ان دونوں کے مراتبہ سے بے خبر ہوتا ہے اور محض مال و منال اور دنیاوی جاہ و منصب کے لیے ان دونوں کا ما حال بناتا ہے ۔ للہذا صوق صاحب وصول ہوتا ہے ، متصوف صاحب اصول اور مستصوف صاحب فضول - جن متأخربن نام نهاد صوفيا سے تصوف بدنام ہوا اور ابسی چیزیں تصوف کے نام سے اس مسلک سے مسوب ، وگئیں وہ ظاہر ہے اسی آخری قسم کے صوفیا ہیں۔ انھیں کو اقبال نے دان کا دوکاندار بانا ہے ۔ اس کا حوالہ ہم علامہ اقبال کے ایک خط بنام آ دبر الہ آبادی میں پہلے کر چکے ہیں - صوفیائے كرام كو خود اس زوال كا احساس تها چنانچ، حضرت على الهجوپرى٠٠ ئ ابوالحسن قوسنجه كا ايك قول نقل كيا ہے "التصوف اليهم اسم ولا حقیقة و قدکان حقیقة" یعنی آج تصوف محض ابک نام ره گیا ہے جس میں حقیقت نہیں ۔ اس سے پہلے ایک زمانہ تھا کہ یہ دقیفت نے نام نھا ، (یعنی صحابہ و سلف کے زمانہ میں) ۔

۸ - حضرت ابوبکر صدیق رض کے بارے میں علامہ اقبال نے جو نظم لکھی ہے اُس میں ایثار ، توکل اور قربانی کے بے مثال جنبہ کر سراہا ہے ۔ اس ساسلے میں قرآن اور احادیث نبوی کے حوالے اس نظم کے سلسلے میں ملاحظہ ہوں ۔

<sup>-</sup> كشف المحجوب ص ٢٦ ـ

١ - ايضاً ص ٣٣ -

حضرت علی المهجویری ملے تصوف کے زوال سے تفصیل سے بحث کی ہے اور بعض آن عقاقد کی تردید بھی کی ہے جو متأخرین صوفیا کے یہاں رائج ہوگئے تھے ، مثلاً فرقہ ملامتیہ کے بارے میں لکھتے ہیں :"

وطلب ملامت میر مے نزدیک عین ریا ہے اور ریا عین نفاق ۔'' اسی طرح اہل نصوف پر سنت نبوی م کی پیروی لاؤم ہونے کے سلسلے میں مشہور صوفی بزرگ امیر ابو حلیم حبیب بن اسلم الراعی کے باب میں لکھتے ہیں کہ ایک بزرگ ان کے پاس سے کزرے دیکھا کماز پڑھ رسے ہیں اورگرک و گوسفند ان کی نگہداشت کرتے ہیں ۔ کماز پڑھ چکے تو انھوں نے سلام کیا ۔ دریافت کیا کہ بھیڑے بھی بھیڑوں کی طرح کیسے ہوگئے ۔ جواب دیا کہ بھیڑوں کا نگہبان حق سے پیوستہ ہے اور اس کے بعد کاسہ چوی اٹھایا ، پاس ایک پتھر پڑا تھا ، اٹھایا تو ایک چسمہ شہد کا اور ایک دودھ کا اس سے ابلتا تھا ۔ بزرگ نے دریافت کیا کہ یہ درجہ آپ نے کس طرح پایا ۔ آپ نے جواب دیا حضرت محمد رسول انتہ صلی انتہ علیہ و سلم کی پیروی سے اس بارے میں اپنے نقطہ ' نظر کی وضاحت کرتے ہوئے حضرت علی المجویری کا فول ہے : "

'میں علی بن عثمان الجلابی کہتا ہوں کہ میں نہیں جانتا کہ فارس اور ابو سلمان کون تھے اور انھوں نے کیا کہا ہے۔ جو شخص کسی ایسی بات کا قائل ہو کہ خلاف توحید و نحقیق ہو ، اسے دین سے کچھ حاصل نہ ہوگا اور جب تک دین کہ اصل بنیاد ہے ، مستحکم نہ ہو تصوف کہ اس کی فرع اور نتیجہ ہے ظاہر ہے اس میں خرابی ہوگی ۔"

١١ ـ ايطباً ص ١١

۱۲ - ایضاً ص ۲ ے -

۱۲ ، ایضاً ص ۲۰۳ س

بعض صوفیا نے تجرد پر زور دیے کر اسلامی نصوف کو بدھ مت اور برہ مجاری مسالک سے ملا دیا تھا۔ ان ماخذات پر ہم پہلے بحث کر چکے ہیں۔ حضرت علی المجویری نے اس کی تردید کی ہے اور لکھا ہے کہ قرآن اور حدیث میں نکاح بر بڑا زور دیا گیا ہے اور اسے ایک فریضہ بتایا گیا ہے۔ وہ ایک حدیث بھی نقل کرتے ہیں ہے۔

کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمابا کہ جو اکیلا ہوتا ہے شبطان اس کے سانھ ہو جاتا ہے ، لیکن اس کے سانھ یہ بھی لکھتے ہیں کہ اگر اس سے انسان صرف مکروہات دنیوی میں گرفتار ہو کر رہ جائے اور صرف طلب دنما اور حرام اختیار کومے تو ظاہر ہے خرابی کا باعث ہے ۔ اسی لیے بعض صوفا نے تجرید کا مسلک اختیار کیا ۔

تعجب ہے کہ اس موقع پر علی الہجویری نے ایک حدیث جو صوفی اکثر نقل کرتے ہیں لکھ دی ہے کہ رسول اللہ م نے فرمایا کہ آخر زمانہ میں ہترین آدمی وہ ہوگا جو 'خفیف الحاذ' ہو ۔ لوگوں نے دریافت کیا یا رسول اللہ م کیسا خفیف الحاذ ، آپ نے فرمایا کہ جس کے بیوی نہ ہو اور جس کے اولاد نہ ہو۔

ظاہر ہے یہ حدیث نہیں ہو سکتی کہ واضح نص قرآن کے خلاف ہے۔ اسلام کی روح اور عمل اور خود رسول اکرم <sup>م کے</sup> فول و فعل کے خلاف ہے اور قطعاً کسی صوفی کی ایجاد ہے ۔

تصوف میں اسلامی اور غیر اسلامی عناصر کی بحث نہایت اہم ہے۔ اس کے بعض مآخذ سے ہم پہلے بحث کر چکے ہیں۔ مختلف اسلامی اور غیر اسلامی عناصر و اثرات نے جس طرح مسلمان صوفیاء و متصوفین کے خیالات اور افکار پر اثر ڈالا اس کا اندازہ

<sup>۾ ۽</sup> ايضا س جرم -

تعبوف کی تاریخ سے کیا جا سکتا ہے ۔ یہاں نہایت اختصار سے بعض ا کابر صوفها اور آن کے مسالک کا تذکرہ کیا جاتا ہے کہ اس ارتقا یا زوال کا کسی قدر اندازه سو سکے ۔ رسول اکرم مصعابم<sup>رخ</sup> اور نابعین کی زندگی میں صفائے قلب ، سادگی ، نیکی ، ظر و قناعت ، توكل و ايثار ، عبادت و رياضت ، عشق رسول ذكر و فكر ح آثار سوجود ہیں لیکن ان کو اسلام کے سوا، کسی اور نام سے نہیں پکارا گیا کہ اس سے بڑھ کر اور کیا شرف اور سعادت ہو سکتی تھی۔ یہ تمام عناصر تصوف کی اساس ہیں اور ان کا ایک اسلامی تصور اور تشریج ہے جس کی تائید ان حضرات کے قول و عمل سے ہوتی ہے لیکن اصطلاحی معنوں میں یہ صوبی نہ تھے اور نہ ان کے تصورات کو تصوف کا نام دیا جا سکتا ہے۔ گو صوفیائے کرام حضرت ابوبكر صديني مظ اور حضرت على مظ تك تصوف اور طريقت کے سلسلوں کو پہنچاتے ہیں ۔ ابتدائی دور کے صوفیا میں حسن بصری اعبادت و ریاضت اور خوف النہی کے باعث ممتاز نہے، اپنر ایک مکتوب میں فرساتے ہیں کہ انبیا اور پیغمبروں نے فقر اختیار کیا تھا اور خاص طور پر حضرت عیسلی اور حضرت داؤد " نے اس پر زور دیا تھا۔ حسن بصری ع کے اس خیال کی تردید آن حے ہی ایک ہم عصر ابن سیربن\* نے کی تھی اور انھوں نے لباس صوف پہننے والوں کی مذمت بھی کی تھی ۔ اس ایک روایت سے یہ نتیجہ نکالا جا سکتا ہے کہ پہلی صدی ہجری یا آٹھویں صدی عیسوی تک نصوف کا خاص مسلک اور آن کی مخصوص ظاہری وضع قطع کا تعین نہیں ہوا تھا اس لیے اس میں کسی غیر اسلامی فکر یا تہذیب کے عناصر شامل ہونے کی صورت پبدا نہیں ہوئی تھی۔ دراصل افکار و سیاسیات اسلامیم میں تبدیلی کا آغاز خلافت راشدہ کے بعد نظر آنا

ہے اور بالخصوص معاویہ اور یزید کے دور سے بعض رجحانات زیادہ دخیل نظر آنے لگتے ہیں ۔ منجملہ اور اسباب کے اس کا ایک سبب یہ بھی ہے کہ دارااخلاقہ کو پہلے دمشق اور بعد ازاں بغداد سنتقل کر دیا گیا اور بهان پهنچ کر عجمی خیالات و افکار اور نهذیبی اثرات آہستہ آہستہ خالص اسلامی عناصر پر اثر انداز ہونے لگے۔ اس کا ذکر علامہ اقبال نے بھی کیا ہے اور ہم کسی اور سوقع پر اس سے بحث کریں گے ۔ غرض پہلا شخص حس کو صوفی کا لقب دیا كبا ابو باشم عنمان بن شارك كوني، بين اور بعض جابر بن حيان کوفی کو پہلا صوفی بتائے ہیں ۔ بہرحال یہ دونوں کوفہ سے تعلق رکھتے تھے اور دونوں نے دوسری صدی ہجری کا زمانہ پایا تھا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ تحربک تصوف کا چہلا مرکز کوفہ اور بصره تها ، اس جے بعد یہ سلسلہ دیگر اسلامی بلاد و امصار میں پہنچا اور خاص طور پر خراسان اس کا ایک نہایت اہم می کز قرار پایا" اور اس کے بعد ہمیں صوفیوں کے نام اور آن سے منسوب مخصوص تعلیات اور مشاغل کا سراغ ملتا ہے مثلاً ابو ہاشم ہی کے معاصرين ميں ابراہيم ابن ادھم كا نام ليا جاتا ہے جن كو بعض روایات میں بلح کا شاہزادہ بتایا گیا ہے اور جنھوں نے تخت و تاج چھوڑ کر لباس فقر اختیار کیا ، جنگلوں اور ویرانوں میں ریاضت کی اور آخرکار حقیقت اللہیہ کے دریافت کرنے میں کاسیاب ہوگئے۔ اہراہم ابن ادھم کی زندگی کے بارے میں بعض روایات ایسی بھی ملتی هیں جن میں بیان کردہ حالات و واقعات گوتم بدھ کی زندگی کے حالات و واقعات سے بیحد ملتے ہیں۔ اس بناء پر بعض لوگوں كو شبد ہے كه ابراہيم ابن ادهم جيساكه بعض صوفيوں كى روايات یں نظر آتے ہیں کوئی حقیقی شخصیت ہے یا محضگوتم بدھ کا مسلمانی

<sup>\* -</sup> وفات ، ۱۹ ه/۲۵ ع -

Sufism A. J. Arbery, p. 38. - 1-

چربہ ہے <sup>ے۔ ا</sup>س علاقہ میں گوتم بدھ کی تعلیات کا ایک بڑا 🛮 مرکز مفخ میں تھا اور اہراہم بن ادہم کو بھی بلخ کا شاہزادہ بتایا گیا ہے۔ اس کے بعد ہی تصوف کا ایرانی یا عجمی دور شروع ہوتا ہے جمال سے علامہ اقبال کے بقول عجمی تصورات کی آمیزش میں اضافہ ہو جانا ہے ۔ اس دور کے ایک صوفی عبداللہ بن العبارک مروی \* ہیں جنھوں نے کتاب الزہد کے نام سے ایک رسالہ چھوڑا ہے۔ ہاں تک کوئی بات قابل اعتراض نہیں ، اگر زید سے مراد اخلاص ، ہاکیزگی، پابندی شریعت اور احتیاط ہو ۔ انھوں نے زہد سے متعلق بہت سی احادیث بھی اس رسالے میں جمع کی ہیں ۔ یہ بھی درست ہے کہ زاہدانہ زندگی اسلامی زندگی بھی ہو سکتی ہے البتہ اس کے بعد دور زوال شروع ہو جاتا ہے ۔ اس کے آثار بشر بن العافی \*\* کے ہاں ملتے ہیں ۔ یہ پہلےصوفی بزرگ ہیں جو واضح طور پر فرماتے ہیں کہ ہمیں لوگوں کے برا بھلا کہنے اور طعن و تشنع کی قطعاً پروا سیں کرنا چاہیے۔ بقول پروفیسر آربری ۱۸ اس رجعان کو فرقہ سلامتیہ کے خیالات و افکار کا نقطہ آغاز قرار دیا جاتا ہے اور ہاں سے تصوف کا رخ نئے رجمانات کا حامل نظر آنے لگتا ہے مثلاً فضیل بن عیاض کوفی\*\*\* کا قول ہے کہ اگر تم یہ کہتے ہو کہ تمھیں موت کا خوف ہے تو میں یقیں نہیں کر سکتا کیونکہ اگر درحقیقت تمھیں موت کا خوف ہوتا تو تمھارے لیے کھانا پینا یا دنیا میں کسی اور شے کی طلب یا ملکیت اختیار کرنا بیسود ہوتا ۔ اگر واقعی ممهی موت کا خوف ہوتا تو نہ تم شادی کرنے اور نہ اولاد پیدا کرنے کی

Mystics of Islam, Nicholson p. 7. - 14

<sup>\*</sup>وقت ۱۸۱ م/۱۹۵ -

<sup>\*\*</sup>وفات ۲۲۲ه/۱۳۸۹ -

Sufism p. 41 - 1A

<sup>\*\*\*</sup>وفات ١٨٤ه/٣٠٨٠ -

خواہی ہوتی - ظاہر ہے اس قسم کے خیالات خواہ کسی صوفی سے منسوب یا منقول ہوں اسلامی تعلیات اور اسلامی نظریہ حیات کے مطابق نہیں - قرآن حکیم میں اللہ تعالیٰی نے ان بیشار نعمتوں کا ذکر کیا ہے جو انسان کے لیے پیدا کی گئیں اور انسان کو ان سے متمتع ہونے کی دعوت دی گئی ، کھاؤ اور پیو ، ہاں اسراف ہمجا سے منع کیا گیا ۔ کسب حلال سے دولت جمع کرنے ، تجارت اور ہاتھ سے روزی پیدا کرنے کی فضیلت بیان کی گئی ۔ لیکن زکواۃ اور انفاق سے ارتکاز دولت سے روکا گیا ۔

عجدی دور میں اس رجعان کی تائید میں بعض اور مثالیں بھی ملتی ہیں ، مثلاً رابعہ بصری\* جن کے زہد و ریاضت کے بارے میں بکثرت روایات ملتی ہیں ۔ کہا جاتا ہے کہ انھوں نے یہ کہہ کر شادی سے انکار کر دیا تھا کہ اس رسم کی احتیاج ان کو ہو سکتی ہے جو کوئی خارجی وجود رکھتے ہوں اور میرے لیے ایسا کوئی وجود نہیں ، میرا وجود ختم ہو چکا ہے اور میں انائیت یا 'انا' سے آزاد ہو چکی ہوں ۔ میں خدا کی ذات میں قائم اور باقی ہوں ، اس کے سایہ میں مقیم ہوں ۔ رابعہ بصری کا ہی ایک اور قول ہے کہ اے خدا اگر میں تیری عبادت خوف دوزخ ایک توقع میں کروں تو مجھے دوزخ میں جلا اور اگر میں تیری عبادت جنت کی توقع میں کروں تو مجھے جنت سے دور رکھ لیکن اگر میں تیری بندگی صرف تیرے لیے کروں تو مجھے جنت سے دور رکھ لیکن اگر میں تیری بندگی صرف تیرے لیے کروں تو مجھے اپنے حسن ازلی و ابدی کے دیدار سے عمروم نہ رکھ ۔ تصوف میں عشق و محبت کے عنصر کی دیدار سے عمروم نہ رکھ ۔ تصوف میں عشق و محبت کے عنصر کی آمیزش کا آغاز بھی رابعہ بصری سے منسوب ہے ۔

جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے تصوف کا ابک اہم می کز بغداد بھی رہا ہے جو ایک عرصہ تک مسلمانوں کی علمی ، ادبی ، ثقافتی ، حکیانہ اور سیاسی سرگرمیوں کا ایک اہم مستقر تھا۔

<sup>\*</sup>وفات ۱۸۵ مرم

حلفائے عباسیہ کے عہد میں بالخصوص بغداد میں ہندوستانی ، یونانی عربی و عجمی خیالات و افکار کو ایک دوسرے پر عمل اور رد عمل کا موقع ملا ۔ فلسفہ یونان کی کتابوں کے عربی میں تراجم ہوئے ۔ سنسکرت کی بعض کتابوں کے تراجم کا بھی ذکر ملتا ہے ۔ ان تراجم اور تفسیروں نے حکمت اور فلسفے کے نئے دہستان پیدا کیے ، ان کا کچھ جائزہ ہم علامہ اقبال کے حوالے سے اسی مقالے میں مناسب مقام پر لیں گے ۔ اسی دور میں تصوف نے فلسفس کا روپ اختیار کیا ۔ اس دور کا نقیب حارث بن اسد المحاسبی ہے ۔ ان پر الزام لگایا گیا تھا کہ انھوں نے اپنی تصانیف کی بنیاد ضعبف احادیث پر رکھی ہے ۔ ان کا ذکر ہم پہلے کو چکے ہیں ۔

جیسا کہ ہم پہلے بھی اشارہ کر چکے ہیں بہت سے صوفیانہ اقوال ایسے ہیں جو بطور حدیث نقل ہوئے ہیں یا جن کی روایت پر محدثین و محققین نے وضعی یا قریب بہ وضعی ہونے کا حکم لگایا ہے۔ اس سلسلے میں ایک فاضل لکھتے ہیں :"

ورمضرات صوفیا کی جن روایات پر محدثین و محقین نے وضعی یا قریب بہ وضعی ہونے کا حکم لگایا ہے ان کے استقصا کے لیے ایک مستقل کتاب چاہیے ، مشتے بمونہ از خروارے حاضر ہے ۔ مرزا غالب کا یہ شعر اسی مفہوم کا ہے :

طاعت میں تا رہے نہ سے و انگبیں کی لاگ دوزخ میں ڈال دے کوئی لے کر بہشت کو

من عرف نفسه فقد عرف ربه ـ

(جس نے اپنے نفس کو پہران لیا اس نے اپنے رب کو پہران لیا) ۔

۹ مولانا ضیاء احمد بدایونی سرحوم ، کیا موجوده تصوف خالص اسلامی ایم و موری ۱۳۲۰ میل گره ج ۱ ، تمبر ۱ ص ۱۳۱۱ - ۱۳۳۱ فروری ۱۳۳۲ و ۱۹۳۲ میل

اہن تیمیہ نے اس کو موضوع کہا ہے۔ سمعانی کا بیان ہے کہ یہ مدیث مرفوع نہیں ہے بلکہ بحیل بن معاذ کا قول ہے:

من عشق فعف فمات مات الشهيدا ـ

(جو عشق میں پاکباز رہے اور اس کو پوشیدہ رکھے تو اس کی موت شہید کی موت ہوگی) ۔

میں بن معین نے یہ روایت سن کر کہا کہ اگر میرے پاس گھوڑا اور نیزہ ہوتا تو میں اس کے راوی سے جہاد کرنا :

موتوا قبل ان تموتوا ـ

(مرنے سے پہلے مر جاؤ) ۔

عسقلانی نے اس کو سے اصل کہا ہے۔

كان الله ولا شي معد و هو الان كما كان ـ

(الله تها اور كچه نه تها ، اور وه اب بهى ويسا هى به جيسا پهلے تها) -

ملا علی قاری کی تعقیق یہ ہے کہ آخری ٹکڑا صوفیا کا کلام اور وجودیہ کا اضافہ ہے :

كنت كنزآ لا اعرف فاحببت ان اعراف فخلقت خلقا ـ

(یعنی الله تعاللی فرماتا ہے کہ میں ایک مخفی خزانہ تھا میں نے جاہا کہ پہچانا جاؤں اس لیے میں نے خلق کو پیدا کیا) ۔

زرکشی اور عسقلانی کا قول ہے کہ اس حدیث کی سند مجہول ہے: اذا صدقت المحبت سقطت شروط الادب \_

(جب محبت سچی ہموتی ہے تو ادب کی شرائط نہیں رہتیں) ۔ ملا علی قاری کہتے ہیں یہ حضرت جنید کا کلام ہم ، حدیث

رسول نهيرب :

اول ما خلق الله العقل ـ

(پہلی چبز جو اللہ نے پیدا کی وہ عقل ہے) ۔

بعض نے اس کو موضوع اور بعض نے ضعیف فرار دیا ہے۔، نفکر ساعة خیر من عبادة سنڌ۔

(ایک گھڑی کی فکر ایک سال کی عبادت سے بہتر ہے) - یہ حضرت سری سقطی کا قول ہے ، حدیث نبوی نہیں -

حب الدنيا راس كل خطيئة -

(دلیا کی محبت تمام برائیوں کی جڑ ہے) ۔

یر جندب کا فول ہے:

رجعنا من الجهاد الاصغر الى جهاد الاكبر ـ

(ہم جہاد اصغر (غزوہ) سے جہاد آکبر (مجاہدہ نفس) کی طرف لوٹے)۔

عسقلانی نے بہایا ہے کہ یہ بھی صوفیا کے اقوال میں سے ہے: الفقر فخری

(فقر سیرا فخر ہے) ۔

عسقلانی نے فرسایا یہ روایت باطل ہے:

من سمع صوت اهل التصوف فلم يومن على دعائهم كتب عندالله من الغافلين -

(جو اہل تصوف کی آواز سنے اور ان کی دعا پر آمین نہ کہے تو وہ خدا کے یہاں غافلوں میں لکھا جائے گا) ۔

اس کی عبارت میں لفظ تصوف کا ہونا ہی اس کی وضع کی غازی کر رہا ہے۔ علی ہذا یہ روایت کہ حضرت نہی کریم مینے ایک

ساع میں شرک فرمائی اور شدت وجد میں اپنا گریبان چاک کر ڈالا سراسر افترا ہے ۔ ملا علی قاری کہتے ہیں خدا اس حدیث کے وضع کرنے والے پر لعنت فرمائے ۔ اسی طرح جناب امیر کا حضرت حسن بصری کو خرقہ صوف پہنانا بھی ہے اصل ہے ۔ بلکہ انکہ حدیث ہن ان کا جناب مرتضوی سے ساع حدیث بھی تسلیم نہیں کیا ۔ تلقین جو صوفیا میں منعارف ہے اور نسبت مصافحہ بھی سرور عالم صلعم تک منصلاً ثابت نہیں ۔ بعض مشائخ نے نماز معکوس پڑھی ہے اور اس کو آنحضرت صلعم کا معمول بتایا ہے حالانکہ اس کی اسناد بالکل پادر ہوا ہیں ۔ الغرض اس سلسلے میں جو آیات و اسادیث بطور استناد لائی جاتی ہیں ان میں اول الذکر عموماً بغیر احادیث بطور استناد لائی جاتی ہیں ان میں اول الذکر عموماً بغیر اصول کسی صارف قطعی کے مصروف عن الظاہر اور آخر الذکر اصول روایت کے اعتبار سے کمزور ہیں ۔

تیسری صدی کے ایک اور مشہور صوفی بزرگ ذوالنون مصری پس ، انھول نے شاعری کو بھی عارفانہ مضامین کے اظہار کا ذریعہ بنایا ہے اور رابعہ بصری کی طرح نہایت مؤثر عاشقانہ انداز بیان اختیار کیا ہے ۔ حقیفت یہ ہے کہ عارفانہ یا صوفیانہ شاعری کے ذریعے اور وسیلے سے ہی نصوف کے مضامین اور اس کے مخصوص افکار و نظریات مفکرین کے حلقے سے نکل کر عوام تک پہنچے اور عام لوگوں کی روزم، زندگی کا جزو بن گئے۔ اس موضوع پر کسی قدر تفصیل سے ایک اور موقع پر بعث کی گئی ہے۔ ابو بزید بسطامی تفصیل سے ایک اور موقع پر بھٹ کی گئی ہے۔ ابو بزید بسطامی عام بابند شریعت مسلمانوں کے طور طریقوں سے مختلف نظر آنا ہے۔ عام بابند شریعت مسلمانوں کے طور طریقوں سے مختلف نظر آنا ہے۔ عام بابند شریعت مسلمانوں کے طور طریقوں سے مختلف نظر آنا ہے۔ ان کا قول تھا کہ میں نے خدا کو اپنی روح میں یا لیا ہے۔ صوفیا کے مسئلہ فنا فیاللہ اور بقا باللہ کو بھی ان کے افکار و خیالات

<sup>\*</sup>وفات ٢٠٠٦ه/ ٢٠٨٥ ـ \*

<sup>\*\*</sup>وفات ۲۹۱ه/۵۵۸ء -

سے تقویت پہنچی - ان کے بقول وجود حقیقی صرف اللہ تعالیٰی کا ہے۔

باق پر شے معدوم ہے - عالم بے بنیاد ہے - تلاش حق اور خود کو بنانا ہی اصل ایمان ہے - یہ دراصل نئی خودی کا وہی فلسفہ ہے جسے علامہ اقبال نے ، لمت اسلامیہ کی بیاری کا سبب اور ان کے روال و انحطاط کا ذمہ دار ٹھہرایا ہے - '' احمد ابن عیسلی الخراز ' نے اس عقیدہ ' فنا کو عام مسلانوں کے عقیدہ ' توحید سے ہم آہنگ کرنے کی کوشش کی ۔ جنید بغدادی '' جو عاسی کے شاگرد تھے اور اشیخ الطائفہ کہلاتے تھے ایک قدم اور آگے بڑھتے ہیں اور وحدت وجود کے مسئلہ کو فلسفیانہ رنگ دینے ہیں ۔ ان کے نزدیک کنناب کا مقصد یہ ہے کہ انسان اس عالم کی طرف عود کرے جس میں وہ وجود میں آنے سے پہلے تھا ۔ تغلیق آدم سے پہلے جس میں وہ وجود میں آنے سے پہلے تھا ۔ تغلیق آدم سے پہلے لیکن آدم خود حق تعالی کے وجود میں تھا ۔ \*\*\* شیخ الطائفہ جنید بغدادی کے ہی ہم عصر مشہور صوف حسین منصور الحلاج ہیں جن کا بغدادی کے ہی ہم عصر مشہور صوف حسین منصور الحلاج ہیں جن کا نفرہ اناالحق تصوف کی تاریخ اور شعر و ادب میں معروف ہے اور نفرہ اناالحق تصوف کی تاریخ اور شعر و ادب میں معروف ہے اور

الم علامہ اقبال نے ان کے نظریہ ننا کو absorption کہا ہے جو بقول علامہ پہلی مرتبہ بایزید بسطامی کے absorption کہا ہے جو بقول علامہ پہلی مرتبہ بایزید بسطامی کے مہاں نظر آیا ہے اور بعد ازاں اس دبستان فکر کا امتیازی نشان میں جاتا ہے۔ دیکھیے , Development of Metaphysics in Persia بن جاتا ہے۔ دیکھیے , p. 89.

<sup>\*</sup>ومات ۲۸۲۵/۹۹۵۵ -

<sup>\*\*</sup>ودأت ١٩٨٨ ١٩٥ -

<sup>\*\*\*</sup>مرزا غالب كا يه شعر ديكهيے:

نہ تھا کچھ تو خدا تھا کچھ نہ ہوتا تو خدا ہوتا ڈہویا مجھ کو ہونے نے نہ میں ہونا نو کیا ہوتا

جس میں علامہ اقبال کو ویدانت کی صدائے بازگشت سنائی دہتی ہے"
منصور کا عقیدہ یہ تھا کہ معرفت و ساوک کی منازل طے
بعد سالک ذات حق میں مل جاتا ہے۔ منصور نے یہ منازل طے
کر ایں اور اناآلحق کہہ اٹھے۔ صوفیوں کے بقول ظاہر پرستوں
اور اہل شریعت نے اسے کامہ کفر سمجھا اور حسین منصور حلاج کو
پھانسی دے دی گئی۔ بعض صوفی کہتے ہیں کہ منصور کی خطا یا
خامی یہ نھی کہ اس مرحلہ پر بھی اناالحق میں وہ انا کے تصور
سے خود کو آزاد نہ کر سکا تو پھر حق کیسے ہوا۔ حلاج کا
فلسفہ بسطامی کی طرح فن فی اللہ بقا با للہ کا ہے اور وہ قرآن حکیم
کی اس آیت سے استدلال کرتے ہیں:

كل من عليها فان و يبقيل وجه ربك ذوالجلال والاكرام . (فرآن سوره ۵۵ آيت ۲۹)

رجتنے (ذی روح) روئے زمین پر سوجود بیں سب فنا ہو جائیں گے اور صرف آپ کے پروردگار کی ذات جو کہ عظمت والی اور احسان والی ہے باقی رہ جائے گی)۔

اس سے منصور اور ان کے ہم خیال صوفیا استدلال کرتے ہیں کہ انسان اپٹی ذات کو فنا کر دے تاکہ ذات حق میں بفا حاصل کرے ۔

محاسبی سے منصور حلاج دک صوفیا نے جو مسلک اختیار کیا تھا وہ فدرتی طور پر پابند شربعت مسلمانوں کے نقطہ نظر سے سخت فابل اعتراض تھا اور اسی بنا پر بعض صوفیوں کو زنادقہ میں

Development of Metaphysics in Persia p. 89. - ۲۱

<sup>&</sup>quot;The school became wildly pantheistic in Husain Mansur who in the true spirit of the Indian Vedantists cried out "I am God." Aham Brahma Asmi.

شہار کیا گیا اور بعض پر آن کی زندگی میں سختی کی گئی۔ جنانچہ صوفیوں کے مسلک کی تائید و تقویت کا کلیم ابو سعید ابن العربی نے انجام دیا جو جنید کے شاگرد تھے\* لیکن صوفیانہ مسلک کی چلی مفصل دساویز ابو نصر سراج کی کتاب اللمع ہے جس کے لچھ اقتباسات ہم چلے پیش کر چکے ہیں۔

اس سرحلہ پر چنچ کر جب دصوف کے خد و خال پوری طرح کمایاں اور واضع ہو جاتے ہیں مختلف صوفیائے کرام کے خیالات کا مائزہ اور ان کی مصانیف کا حوالہ طوالت کا باعث ہوگا اس لیے اب ہم اس مسلک کے بعض بنیادی تصورات کے بارہے میں انجتصار لیے سانھ اظہار خیال کریں گئے۔ نصوف کے بعض ارکان مثلاً اخلاص ، صدق ، صبر ، اخلاص فی الفرض الواجب صدق العبد فی الانابة الی اللہ تعالی بالتوبة النصوح ، صدق فی معرفة نفس ، الانابة الی اللہ تعالی بالتوبة النصوح ، صدق فی معرفة نفس ، رضا ، قرب اللہی ، ترک دنیا ، صدف فی الزہد ، توکل ، خوف من الله ، وغیرہ کا ذکر رضا ، قرب اللہی ، ذکر و استغراق ، دیدار اللہی وغیرہ کا ذکر ہم پہلے کرچکے ہیں ۔ صوفیانہ مقامات اور احوال کی تشریج اور نفصیل میں ضخیم کتابیں لکھی جا چکی ہیں جن کے خلاصے کے لیے بھی ایک طویل دفتر درکار ہے ۔ مقام کا بعلق صوف کی ذات ، جد و جہد اور کسب و اکتساب سے ہے ۔ حال صرف من جانب الله جد و جہد اور کسب و اکتساب سے ہے ۔ حال صرف من جانب الله ہوتا ہے ۔ عام طور پر صوفیا نے حسب ذیل مقامات بتائے ہیں :

(۱) توبه (۲) مجابده (۳) خلوت و عزلت (۳) تفویل (۵) ورع (۲) زید (۱) سمط (خاموشی) (۸) خوف (۹) رجا (۱۰) حزن (۱۱) جوعو ترک الشهوات (۱۲) خشوع و تواضع (۱۳) مخالفت نفس و ذکر عیوبه، نفس حیوانی کا ترک اور اس کے معایب کا احساس، معایب میں حسد اور غیبت بھی شامل ہیں، (۱۲) قناعت (۵۱) توکل (۱۲) شکر (۱۲) یقین (۱۸) صبر

موفات ۱۳۲۵/۲۵۶۶.

(۹) مراقبه (۲۰)رضا (۲۱) خردیت (۲۲) اراده (۳۲) استفامت (۳۲) خلاص (۲۵) صدق (۲۲) حیا (۲۷) حریت (۲۸) ذکر (۲۲) اخلاص (۲۵) مرات (۲۲) حیا (۲۲) حریت (۲۸) ذکر (۲۹) فتوت (۳۰) فراست (۳۱) خلق (۲۲) جود و سخا (۳۳) غیرت (۳۳) ولایت (۲۳) دعا (۳۳) فقر (۲۳) تصوف (۳۳) ادب (۲۳)سفر (۲۳) صحبت (۲۳) توحید (۲۳) فنابالشرف (۳۲) معرفت (۳۲) معبت (۲۳) شوق -

ان مقامات میں سے ہر ایک کی اساس قرآن و حدیث میں موجود ہے۔ مثلاً توبہ:

فان تمتم فهو خير اكم \_ (سوره التوبه آيت ٣)

پھر آگر نم توبہ کر لو تو ممھارے لیے بہتر ہے۔

انه من عمل منكم سوء بجهالة تم ناب من بعده و اصلح فانه غفور رحم (سوره الانعام آيت سه)

''جو شخص تم میں سے کوئی برا کام کر ببٹھیے جہالت سے ،
بھر وہ اس کے بعد توبہ کرے اور اصلاح رکھے تو
(اللہ نعالٰی کی یہ شان ہے کہ) وہ بڑے مغفرت والے ہیں ،
بڑی رحمت والے ہیں ۔''

و هو الذي يقبل التوبة عن عباده و يعفوا عن السيئات و يعلم التفعلون (الشوري آيت ٢٥)

''اور وہ ایسا (رحیم) ہے کہ اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور وہ کمام گناہ (گزشتہ) معاف فرما دیتا ہے اور جو کچھ تم کرتے ہو وہ اس (سب) کو جانتا ہے ۔''

و استغفروا ربکم ثم توبوا الیه ان ربی رحم ودود (هود . ۹)
''اور اپنے پروردگار سے مغفرت چاہو اور اس کے آگے توبہ
کرو ، بلا شبہ میرا رب بڑا ہی رحم فرمانے والا اور بہت ہی

هبت کرنے والا ہے ۔''

اور پھر ارشاد ہونا ہے:

. ''کیوں نہیں مغفرت چاہتے اللہ سے تاکہ تم پر رحم کیا جائے''۔ (النمل ۴۳)

أور

ومومنو! تم سب مل كر الله سے دوبه كرو تاكه تم فلاح ياؤ" \_ (النور ٣١)

#### اور یہ ارشاد:

''اے ایمان والھ! خدا کے آئے سچی اور خالص توبہ کرو '
امید ہے کہ تمھارا پروردگار تمھارنے گناہوں کو تم سے دور
فرماوے کا اور تمھیں ایسے باغوں میں داخل فرمائے گا
جن کے نیچے نہریں جہ رہی ہوں گی ۔ اس روز خدا اپنے رسول
کو اور ان لوگوں کو جو ایمان لا کر ان کے ساتھ ہو لیے ہیں '
رسوا نہ کرے گا ، ان لوگوں کا نور ایمان ان کے آئے اور
ان کے داہنے دوڑ رہا ہوگا اور وہ خدا سے التجائیں کریں گے
کہ پروردگار ہارا نور ہارے لیے پورا فرما دے ، ہاری مغفرت
فرمادے ، بلاشبہ تو ہر چیز پر فادر ہے ۔" (التحریم ۸)

#### یا یہ ارشاد:

''اور اگر کبھی ان سے کوئی فحش کام سرزد ہو جاتا ہے یا اپنے آپ پر کبھی زیادتی کر بیٹھتے ہیں تو معاً انھیں خدا یاد آ جاتا ہے اور وہ اس سے اپنے گناہوں کی معافی چاہتے ہیں اور خدا کے سوا کون ہے جو گناہ معاف کر سکتا ہو! اور وہ دیدہ و دانستہ اپنے کیے پر اصرار نہیں کرنے ، ایسے لوگوں کا اجر اُن کے رب کے پاس یہ ہے کہ وہ ان کے گناہوں پر عفو و کرم کا پردہ ڈال دے گا اور ایسی جنتوں گناہوں پر عفو و کرم کا پردہ ڈال دے گا اور ایسی جنتوں

میں آن کو داخل کرے گا جن کے نیچے نہریں جتی ہتوں گی اور وہاں وہ ہمیشہ رہیں گے ،کیا ہی خوب اجر ہے نیک عمل کرنے والوں کے لیے ۔'' (آل عمران ۱۳۵-۱۳۵)

#### اور یہ فرسانا :

''تمھارے پروردگار نے اپنے اوپر رحمت کو لازم دے لیا ہے یہ اس کی رحمت ہی ہے کہ اگر نے میں سے کوئی شخص نادانی میں کسی درائی کا ارتکاب کر ببٹھے پھر اس کے بعد توبہ کر لے اور اپنی اصلاح حال کر لے تو وہ اس کے قصور کو ڈھانپ دیتا ہے اور رحم سے کام لینا ہے ۔"

بکثرت احادیث نبوی توبہ کے سلسلے میں ملتی ہیں۔ بعض یہاں درج کی جانی ہیں :

''لوگو خدا سے اپنے گناہوں کی معافی چاہو اور خدا کی طرف پدٹ آؤ ، دیکھو میں دن میں سو سو بار اپنے گناہوں کی معافی چاہتا ہوں ۔''

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے توہہ کی فضیلت کو ایک ہایت فصیح و بلیغ تمثیل سے واضح فرمایا :

('اگر تم میں سے کسی کا اونٹ ایک نے آب و گیاہ صحرا میں گم ہوگیا ہو اور اس کے کھانے بینے کا سامان بھی اسی اونٹ پر لدا ہوا ہو اور وہ شخص ہر چہار جانب اس کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر مایوس ہوچکا ہو ، پھر وہ زندگی سے نےآس ہو کر کسی درخت کے نیچے لیٹ رہا ہو ٹھیک اسی حالت میں وہ اپنے اونٹ کو سامان سے لدا ہوا اپنے سامنے کھڑا دیکھے تو اس کو جیسی خوشی ہوگی پروردگار کو اس سے دیکھے تو اس کو جیسی خوشی ہوگی پروردگار کو اس سے دیکھے تو اس کو جیسی خوشی ہوگی پروردگار کو اس سے خدا کی طرف پھر ہلتا ہے اور فرمانعرداری کی روش اختیار خدا کی طرف پھر ہلتا ہے اور فرمانعرداری کی روش اختیار

# کرتا ہے ۔'''

بعض صوفیا نے توبہ کو منزل سلوک کا اول مقام بتایا ہے۔
لغت میں اس کے معنی رجوع کرنے ، واپس لوٹنے کے ہیں اور
اصطلاح صوفیہ میں سالک کا یہ عمل ہے کہ وہ خوف النہی سے
معوب و مغلوب ہو کر اور جملہ منہیات اور کبائر و صغائر سے
ہاز آتا ہے۔ اپنے کردہ گناہوں ، تقصیروں اور کوناہیوں ، پر نادم
ہوتا ہے اور اللہ کی جانب رجوع ہوتا ہے اور صمیم قلب اور خلوص
نیت سے اس بات کا عہد کرتا ہے کہ وہ مستقبل میں گناہ سے بھے
نیت سے اس بات کا عہد کرتا ہے کہ وہ مستقبل میں گناہ سے بھے
گا ، یہی وہ توبہ ہے جسے قرآن حکیم میں توبة النصوح کہا

یا ایھا الذین آمنوا توہوا الی اللہ توبة نصوحاً -''اے ایمان والو ، اللہ سے توہہ کرو ، سچی توبہ ۔''

صوفیا نے توہ کے مختلف مدارج اور منازل بتائے ہیں۔ شکر حضرت علی الہجویری اللہ کے تین درجے گنائے ہیں:

- ،۔ توبہ ، عذاب اللہی کے خوف کے باعث گناہ کبیرہ سے ہوتی ہے اور یہ عام سومنین کا درجہ ہے ۔
- ہ۔ انابت ، مزید ثواب کی طلب کے لیے ہوتی ہے جو اولیا اور مقربین بارگاہ اللہی کا مرتبہ ہے -
- س۔ اوبت ، فرمان اللہی کی رعایت کے لیے ہوتی ہے جو انبیاء و مرسلین کا درجہ ہے ۔

۲۲ - محمد یوسف اصلاحی ، قرآنی تعلیات ، اسلامک دبلیکیشنز لاهور ۱۹۹۸ ص ۲۲۲ -

٣٢ ـ كشف المحجوب ص ٢٢٩ -

ندامت بھی توبہ ہی کا نتیجہ ہے۔ کشف المحجوب میں ہے کہ صحابہ کرام اللہ کے ایک مرتبہ رسول اکرم اسے دریافت کیا کہ توبہ کی کیا علامت ہے ؟ آپ نے فرمایا ندامت ۔ ""

ہم توبہ کی مزید تفصیلات اور موشگافیوں اور اس کے اظہار کے مختلف طریقوں کی بحث میں نہیں پڑنا چاہتے ۔ اس مختصر بیان سے یہ تو ظاہر ہی ہوگیا کہ توبہ کا تصور ایسا ہے جس کی اساس قرآن حکیم ، احادیث نبوی اور تعلیات اسلام میں موجود ہے اور اگر کسی دوسرے مذہب ، یا نظام فکر میں توبہ یا اس انداز کی کسی اور چیز کا سراغ ملتا ہو تو یہ نتیجہ نکالنا درست نہ ہوگا کہ صوفیا کے یہاں اس مقام کا ماخذ وہ غیر اسلامی منبع ہے۔

اسی طرح ایک مقام ورع ہے جس کے معنی اصطلاح تصوف میں پرہبز یا احتراز کرنا ہے۔ کتاب اللمع میں اس کی کچھ تفصیل بیان ہوئی ہے جو ہم پہلے نقل کرچکے ہیں۔ بنیادی طور پر ورع کا مقصد حلال اور حرام کی تمیز ہے۔ پرہیز کرنے والے حرام سے پرہیز کرتے اور حلال کو اختیار کرتے ہیں۔ ظاہر ہے پر ہبزگاری صرف یہ نہیں کہ جو چیز صریحاً حرام ہے اس کو حرام اور جو حلال ہے اس کو حلال سمجھا جائے بلکہ اہل ورع ان چیزوں سے بھی پرہیز کرتے ہیں جو مشتبہ ہوں یعنی نہ صاف حلال اور نہ صاف حرام بلکہ اس سے آئے بڑھ کر ایک درجہ ان اہل ورع کا کرتا ہے جو ان اشیا سے بھی پرہیز کرتے ہیں جن کو اُن کا قلب منع کرتا ہے اور تیسرا طبقہ ان حضرات کا ہے جو ہر اس چیز سے پرہیز کرتے ہیں جن کو اُن کا قلب منع کرتا ہے اور تیسرا طبقہ ان حضرات کا ہے جو ہر اس چیز سے پرہیز کرتے ہیں جو اس میں بھی کرتے ہیں جو اس میں بھی کرتے ہیں جو اللہ تعالی سے دور کرے ۔ ظاہر ہے اس میں بھی کوئی شےخلاف اسلام اور خلاف قرآن نہیں ۔ بھی حال مقامات زہد ،

<sup>۾ ۽ ۔</sup> ايضاً ۲۰۸ -

٢٥ - كتاب اللمع ، ص ٥٠٠ -

فقو ، صبر وغیرہ کا ہے جن کے سلسلے میں قرآن حکیم اور احادیث نبوی م کے حوالے ہم پہلے نقل کو چکے ہیں اس لیے ان کی نکرارکی ضرورت نہیں ۔ اس سلسلے میں علامہ اقبال کا بمان یہ ہے":

''اب میں اختصار کے ساتھ بہ، بیان کروں کا کہ صوفی معینفین اپنے نظریات کو قرآنی تعلیات سے کس طرح ثابت کرتے ہیں۔ اس بات کی کوئی تاریخی شہادت نہیں کہ رسول عربی علی می الحقیقت حضرت علی آف یا حضرت ابوبکر اف کو بعض صوفیانہ سائل کی نعلم دی۔ لیکن صوفیا کا دعوی ہے کہ قرآن میں موجود تعلیات کے علاوہ رسول اکرم می کی ایک صوفیانہ تعلم ''حکمت'' تھی اور اس دعوی کی تائید ایک صوفیانہ تعلم ''حکمت'' تھی اور اس دعوی کی تائید میں قرآن حکم کی یہ آیت پیش کرتے ہیں :

''کما ارسلنا فیکم رسولا منکم یتلوا علیکم آیاتنا و یزکیکم و یعلمکم الکتاب و الحکمة و یعلمکم مالم تکونوا تعلمون'' (سوره، ـ آیت ۱۳۰۹)

''جس طرح تم لوگوں میں ہم نے ابک (عظیم الشان) رسول بھیجا تم ہی میں سے جو ہاری آیات (و احکام) پڑھ بڑھ کر تم کو سناتے ہیں اور (جہالت سے) 'تمھاری صفائی کرتے رہتے ہیں اور تم کو کتاب اللہی اور فہم کی باتیں بتلاتے رہتے ہیں اور تم کو ایسی (مفید) باتیں تعلیم کرتے رہنے ہیں جن کی تم کو خبر نہ تھی ۔''

صوفیا کا استدلال ہے کہ حکمت یا (فہم کی باتیں) جس ک ذکر اس آیت میں ہے اس علم یا حکمت سے مختلف ہے جو قرآن حکم میں موجود ہے اور جیساکہ رسول اکرم م نے بار بار ارشاد فرما ب جو آن سے پہلے کے کئی رسول بھی لا چکے تھے ۔ اگر یہ حکمن

Metaphysics p. 84-85. - 77

قرآنی مراد ہو تو پھر لفظ احکمت اس میں (Redundant) ہو جاتا ہے۔

میرا خیال ہے کہ قرآن حکیم اور احادیث صحیحہ میں صوفیانہ تعلیات کے عناصر موجود ہیں ۔ عربوں کے ذہن کی عمل پمندی کی بدولت ان عناصر کو عرب میں پوری طرح پھلنے پھولنے اور بار آور ہوئے کا موقع نہیں ملا ایکن جب ان کو غیر نمالک میں مناسب ماحول ملا تو ایک واضع مسلک کی صورت میں ظاہر ہوئے ۔ قرآن حکیم میں مسلم کی تعریف یوں کی گئی ہے:

الذين يومنون بالغيب و يقيمون الصلواة و مما رزقناهم ينفقون ـ

''وہ (خدا سے ڈرنے والے) اوک ایسے ہیں جو یقین لاتے ہیں چھپی ہوئی چیزوں پر اور قائم رکھتے ہیں کماز کو اور جو کچھ دیا ہے ہم نے ان کو اس میں سے خرچ کرتے ہیں ۔'' سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ 'غیب' سے مراد کیا ہے۔ کیا اور کہاں ، قرآن حکیم کا جواب ہے کہ غیب خود تمھاری روح میں موجود ہے۔

و فى الارض آبات للموقنين و فى انفسكم افلا تبصرون ـ (سوره ١ م آيت ١٠٠٠)

(اور یقین لانے والوں کے اسے زمین میں بہت سی نشانیاں ہیں اور خود تمھاری ذات میں بھی اور کیا نم کو دکھائی نہیں دیتا) ۔ اور پھر ارشاد ہوتا ہے :

''ونحن اقرب اليه من حبل ِ الوريد''

(اور ہم انسان کے اس قدر قریب ہیں کہ اس کی رگ گردن سے بھی زیادہ) ۔

اسی طرح قرآن حکیم کا ارشاد ہے کہ فغیب کی اصل حقیقت (Essential Nature) نور خالص ہے۔ (سورہ سم آیت ہم)

"الله نورالسموات و الارض مثل نوره كمشكواة فيها مصباح المصباح فى زجاجة الزجاجة كانها كوكب درى يوقد من شجرة مبركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها بضيى" و لولم تمسسه نار نور على نور، يهدى الله لنوره من يشاء و يضرب الله الامثال للناس والله بكل شيء عليم"

(الله تعالی نور (ہدایت) دینے والا ہے آسانوں اور زمین کا اس کے نور (ہدایت) کی حالت عجیبہ ایسی ہے جبسے (فرض کرو) ایک طاق ہے (اور) وہ چراغ ایک قندیل میں ہے (اور) وہ قندیل میں ہے (اور) وہ قندیل طاق میں رکھا ہے (اور) وہ قندیل ایسا (صاف شفاف) ہے جیسے ایک چمک دار ستارہ ہو (اور) وہ چراغ ایک نہایت مفید درخت کے تیل سے روشن کیا جاتا ہے کہ وہ زیتون (کا درخت ہے) جو (کسی آڑ کے) نہ پورب رخ ہے نہ پچھم رخ ہے اس کا تیل (اس قدر صاف اور سلگنے والا ہے) کہ اگر اس کو آگ بھی نہ چھوئے تاہم ایسا معلوم ہوتا ہے کہ خود بخود جل اٹھے گا اور جب آگ بھی لگ گئی تب تو نور علی نور ہے اور الله اپنے اس نور (ہدایت) تک جس کو چاہتا ہے راہ دے دیتا ہے اور الله تعالی لوگوں کی (ہدایت) کے لیے یہ مثالیں بیان فرماتا ہے اور الله تعالی الله تعالی ہر چیز کو خوب جاننے والا ہے)۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آیا یہ نور اولین ذاتی ہے (یا صفاتی) تو اگرچہ قرآن حکیم میں بعض ارشادات سے 'ذات' کا بھی اظہار ہوتا ہے لیکن واضح طور پر یہ بھی ارشاد ہے کہ کوئی شے اس کی مثل یا اس جیسی نہیں (سورت ۲ م ۔ آیت و) ۔

لیس کمثلہ شی (کوئی چیز اس کے مثل نہیں) ۔

علامہ اقبال کے نزدیک یہ وہ چند خاص آیات قرآن حکم ہیں جن ہر صوفیا کے عالم کے وجودی تصور (Pantheistic) کا نظریہ قائم ہے ۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ ان بنیادی تصورات کی اساس قرآن حکم میں موجود ہے ۔ ان میں کوئی عنصر ایسا نہیں جسے براہ راست یا بالواسطہ کسی اور مذہب یا دبستان فکر سے ماخوذ ماننا لازم ہو اور اس طرح تصوف اسلام کی بنیاد اس حد تک خالص اسلامی ہے اور اس ہر اعتراض کرنے یا اسے رد کونے کا سوال بیدا نہیں ہوتا ۔

اس ابتدائی بحث مبی بھی چند بنیادی سوال پیدا ہوتے ہیں ۔
مثلاً افبال نے تعلیات قرآن اور ایک 'حکمت' (حکمت رسول) کا
حوالہ دیا ہے ۔ گویا ان کے نزدیک ایک واضح دانش برہانی کے
علاوہ دانش نورانی بھی ہے جو اللہ تعالیٰی کا عطیہ ہے اور بقول
صوفیا مختلف اشخاس کو مختلف مدارج میں حلصل ہوتی ہے اور اس
کی نکمیل رسول کی ذات میں ہوئی ، اسی لیے قرآن حکیم میں کتاب
کے ساتھ اس حکمت کا ذکر ہوا اور اسے لوگوں کی صفائے قلب ،
تزکیہ نفس ، اصلاح اور رہبری کا ذریعہ بتایا گیا ۔ عقل و عشق
اور عقل و دل کی بحث میں ہم کچھ اور اس کی تفصیل بیان

اس کے بعد علامہ لکھتے <sup>12</sup> ہیں کہ صوفیا نے روح کو امر نور اولین یعنی امر ربی بتایا ہے۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہے: <sup>9</sup> فل الروح من امر ربی" (سورہ بنی اسرائیل ۱۷ - ۸۵) -

رآپ فرما دیجیے کہ روح میرے رب کے حکم سے بنی ہے) روح کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے پوچھا گیا کہ کیا ہے اس کے جواب میں یہ ارشاد قرآنی ہے اور اس کے گیا کہ کیا ہے اس کے جواب میں یہ ارشاد قرآنی ہے اور اس کے

Metaphysics p. 85. - 74

اته می آگے ارشاد ہے:

''وما اوتيتم من العلم الا قليل*؟''* 

(اور تم کو بہت تھوڑا علم دیا گیا ہے)۔

یہاں قرآن حکم نے عقل انسان کی نارسائی بتائی ہے کہ اس کا علم قلیل ہے۔ ہمیں آج بیسویں صدی میں جب انسانی علوم و فنون کا دائرہ بہت وسیع ہو چکا ہے انسان کی اس محرومی اور ناکامی ، اس کی عقل کی اس نارسائی کا قدم قدم پر قبوت ملتا ہے کہ کتنے ہی عالم ہیں جہاں اب تک اس کی رسائی نہیں ۔ علامہ اقبال نے اس روح ، امر ربی یا نور اولین کے ارتقا کے لیے چار منازل بتائی ہیں جس سے اس کا ارتقا ہوتا ہے اور جس کی آخری منزل تمام اشیا کی اصل الاصول ، علت غائی کے ساتھ اتحاد یا ایک ہو جانا ہے: اصل الاصول ، علت غائی کے ساتھ اتحاد یا ایک ہو جانا ہے: اور مشاہدہ خفتہ فکر و احساس کو بیدار کرتا ہے اور قرآن حکیم اور مشاہدہ خفتہ فکر و احساس کو بیدار کرتا ہے اور قرآن حکیم میں اس کی دعوت دی گئی ہے۔

"تو کیا وہ لوگ اونٹ کو نہیں دیکھتے کہ کس طرح (عجیب طور پر) پیدا کیا گیا ہے اور آسان کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح بلند کیا گیا ہے اور چاڑوں کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح کھڑے کیے گئے ہیں۔ اور زمین کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح کھڑے کیے گئے ہیں۔ اور زمین کو (نہیں دیکھتے) کہ کس طرح بچھائی گئی ہے۔"

مفسرین نے لکھا ہے کہ اس آیت میں تخصیص ان چار چیزوں کی اس لیے ہے کہ عرب کے لوگ آخر جنگلوں میں چلتے پھر نے رہتے تھے ۔ اس وقت ان کے سامنے اونٹ ہونے تھے اور اوپر آسان اور نبچے زمین اور اطراف میں چاڑ اس لیے ان علامات میں غور کرنے کے لیے ارشاد فرمایا گیا ۔ قرآن حکیم میں ان کو 'آیات' کہا گیا ہے اور بار بار ان کے مطالعہ، مشاہدہ اور ان پر غور کرنے

کی دعوت دی گئی ہے ۔

اس سلسلے کی بعض اور آیات حسب ذیل ہیں:

ورکیا ان لوگوں سے کبھی نظر اٹھا کر اپنے اوپر آسان پر غور نہیں کیا۔ ہم نے اسے کیسا بنایا اور اس کے منظر کو کیسا سجایا ، اور اس میں کہیں شکاف تک نہیں اور اسی طرح زبین پر غور کرو ، ہم نے اس کو فرش کی طرح پہیلا دیا ہے اور اس میں چہاڑوں کے لنگر ڈال دیے ہیں پھر اس میں قسم تسم کی خوش منظر نباتات آگائیں ، بصیرت و ہدایت اور یاددہانی کا سامان ہے یہ ہر اس بندے کے لیے جو حق کی طرف رجوع ہو۔ " (سورہ ق ۲ - ۸)

قرآن حکیم میں بصیرت و ہدایت کے لیے حو الفاظ آئے ہیں وہ ''تبصرۃ و ذکری لکل عبد منیب''یعنی اس سے بصیرت و ہدایت کے لیے ایک شرط عبد کی ہے کہ جب نک بندہ اپنی اس عبدیت کا اعتراف ، احساس اور اقبال نہ کرے وہ خالق ، غائت تخلیق اور مخلوق کے بارے میں راہ راست پر نہ ہو گا اور پھر یہ کہ وہ بندہ 'منیب' ہو یعنی رجوع ہونے والا اور یہ رجوع ہونا اسی کی طرف ہے جو ان آیات کا خالق اور محرک ہے۔

## ایک اور جگہ ارشاد ہے:

''اور ہے جان زمین میں ان کے لیے ایک نشانی ہے۔ ہم نے اس کو زندگی خشی اور اس سے غلے آگائے جسے یہ لوگ کھاتے ہیں۔ ہم نے اس میں کھجوروں اور انگوروں کے باغ پیدا کیے اور اس کے اندر سے چشمے پھوڑ نکالے تا کہ یہ اس کے پھل کھائیں ، یہ سب کچھ ان کے اپنے ہاتھوں کا پیدا کیا ہوا نہیں ہوتے ؟'' کیا ہوا نہیں ہوتے ؟'' کیا ہوا نہیں ہے۔ پھر بھی کیا یہ شکر گزار نہیں ہوتے ؟'' کیا ہوا نہیں ہے۔ پھر بھی کیا یہ شکر گزار نہیں ہوتے ؟''

یہ دعوت شکرگزاری تھی کہ بندہ ان نعمتوں پر اپنے رب کا شکر ادا کرمے اور جس قدر وہ ان آیات اللہی کا مشاہدہ اور مطالعہ کرمے گا اسی قدر ان نعمتوں کی کثرت اور فراوانی کا احساس اور اس کے نتیجہ میں شکر گزاری کا جذبہ پیدا ہو گا۔ دعوت فکر دیتے ہوئے ارشاد ہوا ہے:

''اور زمین میں (طرح طرح کے) قطعات ہیں ، ایک دوسرے سے سلمے ہوئے انگور کے باغ ہیں ، کھیتیاں ہیں ۔ کھجور کے درخت ہیں ، جن میں سے کچھ زیادہ شاخوں والے ہیں اور کچھ ایک ہی تنے والے ، سیراب سب کو ایک ہی پانی کرتا ہے مگر مزے میں ہم نے کسی کو کسی سے جہتر بنایا ہے ۔ ان میں بہت سی نشانیاں ہیں ان اوگوں کے لیے جو عقل سے کام لہتے ہیں ۔"

غرض ان آیات کی قرآن حکیم میں جا بجا تشریج اور تفصیل ہے ۔ صرف ایک مثال اور دیکھیے:

''اور آپ کے پروردگار نے شہد کی مکھیوں کو یہ فطری تعلیم دے رکھی ہے کہ ، پہاڑوں ، درخنوں اور ٹٹیوں ہر چڑھائی ہوئی بیلوں میں اپنے جھتے بنا اور ہر طرح کا پھلوں کا رس چوس ، اور اپنے رب کی (بتائی ہوئی فطری) راہوں پر فرمانبرداری کے ساتھ چلتی رہ اس مکھی کے اندر سے رنگ رنگ کا رس نکلتا ہے جس میں شفا ہے لوگوں کے لیے ، ہلاشبہ اس میں ایک نشانی ہے ان لوگوں کے لیے ، فکر کرتے ہیں ۔"

اس طرح صوفیا کے یہاں تلاش حق کی منزل عین قرآنی ارشاد اور نعلیم کے مطابق ہے۔

اقبال نے اس ارتقائی صفر کی تیسری منزل علم غیب

(The knowledge of the unseen) بتایا ہے جو ان کے بیان کے مطابق خود اپنی روح یا نفس کی گہرائیوں کے مشاہدہ سے حاصل ہوتی ہے۔ یہ وہی منزل ہے جسے صوفیا نے معرفت نفس ، یا معرفت ذات کا بنی نام دیا ہے۔\*

اقبال نے چوتھی سنزل معرفت بتائی جیسے وہ صوفیا کے بقول عدن و سخاوت کے مسلسل عدن پر مبنی بتائے ہیں اور قرآن حکیم کی اس آیت کا حوالہ دبتے ہیں:

''بیشک اللہ تعاللی اعتدال اور احسان اور اہل قرابت کو دینے کا حکم فرمانے ہیں اور کھلی برائی اور مطلق برائی اور ظلم کرنے سے منع فرمانے ہیں ۔'' (مورة النحل آیت۔ ۹۲)

اس کے بعد علامہ افبال لکھتے ہیں کہ بعض سلاسل صوفہہ (مثلا نقشبندی) میں اس معرفت کے حصول کے بعض اور طریقے اور ذرائع بھی بنائے جاتے ہیں جو ان کے بقول ویدانت کی نعلم سے مستعار یا ماخوذ ہیں ، مثلا ان کے بقول سندوؤں کے ایک مسلک (کنڈا لینی) کی طرح صوفیا بھی جسم السانی میں نور کے مختلف الوان کے چھ مرکز بتاتے ہیں اور صوفیوں کا مقصد بہ ہونا ہے کہ مراقبہ اور دیگر ذرائع سے ان میں حرکت یا تموج پیدا کیا جائے اور اس طرح رنگوں کی بظاہر کثرت کے درمیان نے رنگ نور کی معرفت حاصل کی جائے جس سے ہر سے نظر آنی ہے اور وہ خود نظر سے پوشیدہ ہے ۔ جسم میں نور کے ان مراکز کی مستقل حرکت اور بالآخر آن کی حقیقت کی معرفت دراصل جسم کے ذرات

<sup>\*</sup>یہ اشعار دیکھیے:

غلط تھا آپ سے غافل گزرنا نہ سمجھے ہم کہ اس پردے میں تو تھا پہنچا جو آپ کو تو میں پہنچا خدا کے تئیں معلوم اب ہوا کہ بہت میں بھی دور تھا

(atoms) دو معین حرکت کی راه میں لا در حاصل ہوتی ہے اور اس لیے بعض صوفیانہ اذکار و اشغال مشلا بعض اسائے اللہی کے ورد کا طریقہ اختیار کیا جاتا ہے جس سے صوفی کا سارا وجود منور ہو جاتا ہے اور خارج میں اسی نور کا مشاہدہ دوئی کے احساس کو بالکل فناکر دیتا ہے۔ علامہ لکھنے ہیں کہ یہ واقعہ کہ ایران کے صوفیا کو ان طریقوں کا علم تھا فان کر بمر (Von Kremer) کو اس غلط فہمی میں مبتلا کرتا ہے کہ تعموف کی پورا مسلک ویدائتی افکار سے ماخوذ ہے۔

سه درست ہے کہ مراقبہ اور ذکر کا یہ انداز جس کی طرف اقبال نے اشارہ کیا ہے ویدانت افکار کا بھی ایک جزو ہے لیکن اسائے اللمی کا ورد کایۃ ویدانت کا مرہون منت یا اس سے ماخوذ قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ ویدانتی صوفیانہ افکار کا ذکر ہم اختصار سے پہلے کر چکے ہیں اور وہاں یہ رائے بھی لکھ چکے ہیں جو علامہ افبال کے علاوہ اور مفکرین و مصنفین کے یہاں بھی ملتی علامہ افبال کے علاوہ اور مفکرین و مصنفین کے یہاں بھی ملتی ہے ، لیکن قرآن حکیم کے یہ ارشادات بھی دیکھیے:

''اور اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں سو ان ناموں سے اس ہی کو یاد کیا کرو۔'' (الاعراف آیت ۱۸۰)

مفسرین نے اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذرو و فکر میں ہم اپنی فکر و خیال کی رسائی کی حد تک بہترین ناموں سے اسے یاد کر سکتے ہیں ۔ اس کی ہزاروں صفات ہیں جن کا احاطہ محکن نہیں ۔ سورہ فاتحہ میں بعض ان میں سے بیان ہوئیں مثلاً رحان ، رحیم ، رب العالمین، مالک یوم الدین ، وغیرہ ، ہاری تمازوں میں بھی یہ نام لیے جانے ہیں اسی کی طرف اس آیت میں اشارہ ہے : میں بھی یہ نام لیے جانے ہیں اسی کی طرف اس آیت میں اشارہ ہے : 'آپ فرما دیجیے اکہ خواہ اللہ کہہ کر پکارو یا رحان کہہ کر پکارو، جس (نام) سے بھی پکارو کے سو اس کے بہت اچھے 'پکارو، جس (نام) سے بھی پکارو کے سو اس کے بہت اچھے 'پکارو، جس (نام) ہیں ، اور اپنی نماز میں نہ تو بہت پکار کر پڑھیے

اور نہ بالکل چپکے چپکے ہی پڑھیے اور دونوں کے درمیان ایک طریقہ اختیار کر لیجیے ۔'' (الکہف - ۱۱۰)

## ایک اور موقع پر ارشاد ہے:

''(وہ) اللہ ابسا ہے کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں ، اس کے اچھے (اچھے) نام ہیں ۔'' (سورہ طہــآیت ہ

## اور ذ در و تسبیح نے سلسلے میں ارشاد ہے:

''وہ معبود (برحق) ہے۔ سدا کرنے والا ہے۔ ٹھیک ٹھیک بنانے والا ہے (یعنی ہر چیر کو حکمت کے موافق بناتا ہے) صورت بنانے والا ہے۔ اس کے اچھے اچھے نام ہیں۔ سب چہزیں اس کی تسبیح کرتی ہیں جو آسانوں میں ہیں اور جو زمین میں ہیں اور وہی زبردست حکمت والا ہے۔"

# اور سوره بني اسرائيل مين فرمايا گيا:

'ابته سی کی پاکی بیان کر رہے ہیں سانوں آسان ، زمین اور وہ ساری چیزیں جو آسان و زبین میں بیں ۔ کوئی چیز بھی ایسی نہیں ، جو اس کی حدد و ثنا میں مصروف نہ ہو ، لیکن تم ان کی حمد و ثنا کو سمجھ نہیں پاتے ، حقیقت یہ ہے کہ وہ بڑا ہی بردہار اور درگزر فرمانے والا ہے ۔"

ان اسلامی تعلیات کی ، وجودگی میں جن کی اساس خود قرآن حکیم کے ارشاد پر ہے محض اس لیے که بعض مذاہب یا انکار میں اس سے ملتا جلتا کوئی مسلک یا طریقہ رائج تھا ، صوفیوں کے ذکر اسائے اللمی کو ویدانت سے ماخوذ سمجھنا مناسب نہیں ، خاص طور پر ایسی صورت میں جب ویدانتی تعلیات کا عربی فارسی کے ذریعے سے ان صوفیا تک پہنچنا ہی محض ایک قیاس ہے ۔ علامہ اقبال نے خود ایک حاشیہ میں اس کے ماخذ کے بارے میں علامہ اقبال نے خود ایک حاشیہ میں اس کے ماخذ کے بارے میں

اس قدر لکھا ہے :^1

''ویس نے لاساں کی سند پر یہ بیان کیا ہے ، گیارہویں صدی کے آغاز میں البیرونی نے پنانجلی کی تصانیف کا عرب میں ترجمہ کیا اور جیسا کہ ظاہر ہوتا ہے سنکھبا سوترا کا بھی اگرچہ ان تصانیف کے متون کے بارے میں جو ہاری اطلاعات ہیں وہ اصل سنسکرت سے مطابقت نہیں رکھتیں ۔''

(حواله تاریخ ادبیات سند ص ۲۳۹)

محض البیرونی کے پنانجلی یا بعض سنسکرت کتابوں کے سرجمے سے ایسے افکار و خیالات ، جو سلمانوں کے عقیدہ کے مطابق ایک کافر قوم کے خیالات ہوں ، کوئی بھی مسلمان صوفی یا غیر صوفی کس طرح قبول کو سکتا ہے اور اس پر اپنے نظام فکر کی بنیاد، رکھ سکتا ہے۔

اس مختصر بحث کے بعد علامہ اقبال نے صوفیانہ مابعدالطبیعیات کا جائزہ لیا ہے اور بیان کیا ہے کہ صوفیا اصل حقیقت یا حقیقت مطلق (Ultimate Reality) کے بارے میں تین مختلف نظریات کے حامل نظر آتے ہیں: بعض صوفیا کے نزدیک حقیقت دراصل (Self-Conscious will) ہے ۔ بعض حقیقت 'حسن' کو قرار دیتے ہیں اور بعض کے نزدیک خیال ، روشنی یا نور یا علم ہی حقیقت ہیں اور بعض کے نزدیک خیال ، روشنی یا نور یا علم ہی حقیقت ہے ۔ اول الذکر نظریہ کے علمبردار شقیق بلخی ، ابراہم ادھم اور رابعہ بصری ہیں ۔ ان کے نزدیک حقیقت مطلقہ مشیت مطلقہ اور رابعہ بصری ہیں ۔ ان کے نزدیک حقیقت مطلقہ مشیت مطلقہ عمل علم کی خواہش زیادہ اہمیت نہیں رکھتی بلکہ یہ احساس گناہ کے علم کی خواہش زیادہ اہمیت نہیں رکھتی بلکہ یہ احساس گناہ کے علم کی خواہش زیادہ اہمیت نہیں رکھتی بلکہ یہ احساس گناہ کے

The Development of Metaphysics p. 86 - ۲۸

نبجه میں ترک دنیا اور تزکیه نفس و نصفیه قلب پر زیاده زور دیتے ہیں ۔ ان کا سقصد کسی مربوط نظام فلسفه کا مرتب کرنا نہیں بلکه زندگی گزارنے کا ایک مسلک تلاش کرنا ہے ۔

افبال کے بقول نویں صدی کے آغاز میں معروف کرخی نے تصوف کی نعریم "درج ہوئے اسے حقائق اللہیہ کی معرفت کا نام دبا نھا ۔ یہاں سے تصوف میں اس تحریک کا آغاز ہوا جس میں سوضوع دین سے علم کی طرف رجوع ہوا اور دسویں صدی کے آخر تک فشیری کے یہاں اس تلاش حق کی صورت کی مرتب صورت نظر آتی ہے اور اسی دور سے نوفلاطونیت کے بعض اثرات بھی تصوف یں جھلکتے نظر آتے ہیں ۔ شیخ ہو علی سینا کی طرح اس دہستان سے تعلق رکھنے والے صوفیا بھی حقیقت اصلی کو محسن ظاہر سے تعبیر کرتے ہیں جس کی فطرت کائنات کے آئینہ میں خود اپنے عکس جال کا مشاہدہ ہے۔ گویا ان کے نزدیک یہ کائنات حسن ظاہر کا عکس ہے نہ کہ اس کا (Emanation) جبسا کہ نوفلاطونی مفکرین کا خیال تھا۔ تخلیق کائنات کا سبب اظہار حسن ہے اور تخلیق اول عشتی ہے۔ اس خسن تک رسائی اس شوق و محبت کے ذریعہ سے مُکن ہے جسے ایرانی صوفیا نے آنش داک کا نام دیا ہے اور جو ماسوا اللہ کے ہر شے "دو جلا دبتی ہے۔ علامہ اقبال اس کو ایرانی صوفیا کی، فطری زرتشتیت سے ملاتے ہیں غالباً اس لیر کہ آگ کو زرتشتموں میں پاک کہا گیا ہے اور آتش عشق بھی ماسوا اللہ کو جلا کر سالک کو پاک و صاف کر دیتی ہے ۔

علامہ نے روسی کے ان اشعار کا حوالہ دیا ہے:

شادباش اے عشق خوش سودامے ما اے طبیب جمار علت ہا ما

, . . .

Metaphysics p. 89 - 74

ا من دوأ في مخوت و ناموس ما افع تو افلاطون و حالينوس ما الم

مشق و محبت کے اس صوفیانہ مسلک اور موضوع پر گفتگو سے پہلے اس غلط فہمی کا ازالہ ضروری ہے کہ غشق کی آگ سے تشہیہ اور اس کے سوز و ساز کا ذکر ضرور بالضرور زرتشتیت کے اثرات کا نہیجہ ہے ۔ قرآن حکیم میں جہاں آیات النہی ، اور اس کی نعمتوں کا ذکر ہے وہاں آگ کے سلسلے میں فرمایا گیا ہے:

''اچھا' پھر یہ بتلاؤ جس آگ کو تم سلکائے ہو اس کے درخت کو تم نے بیدا کیا ہے یا ہم پیدا کرنے والے ہیں۔ ہم نے اس کو یاددہانی کی چیز اور مسافروں کے فائدہ کی چیز بنایا ہے ۔ سو آپ عظیم الشان پرودگار کے نام کی تسبیح کیجیے ۔'' ہووہ ہو الواقعہ آیت ۲۔ سے۔

اور ایک جگہ ارشاد ہے:

روہ ایسا (قادر) ہے کہ (بعض) ہرے درخت سے ممھارے لیے آگ پیدا کر دیتا ہے پھر تم اس سے اور آگ سلکا لیتے ہو ۔ آگ پیدا کر دیتا ہے پھر تم اس سے اور آگ سلکا لیتے ہو ۔ (یاسین آیت .۸

اس سلسلے میں ایک غیر مسلم مستشرق کا یہ بیان بھی پیش نظر رکھیے:

"It has been stated that certain phenomena nterpreted as specifically Islamic, existed already

س یہ اشعار مثنوی کے دفتر اول میں تمہید میں ہیں ۔ اس سوفوع پر مثنوی میں اور اشعار بکثرت ہیں جنھیں اس مقالہ میں اپنے محل پر نقل کیا گیا ہے۔

in Pre-Islamic times or were to be found in the contemporary arts of Byzantium or China. This is the same kind of argument brought up against the originality of Islam as a whole when it was said that such and such features were Jewish, Christian, Zoroasterian, or Indian borrowings or that certain legal concepts were derived from Roman Law. All of this may or may not be true. There is, however, at the beginning of every civilization little that is really first hand; yet the specific choice from earlier or contemporary civilizations and the new combinations and interpretations of these older elements can and do result in original creation. This is all the more evident when in selecting certain features from an earlier age, the most important and normative elements were rejected. borrowed elements, though they existed before, appear now in an entirely different light since they play a different role.""

ایران کے مذہب فدیم (زردشنی) ، تاریخ اور تہذیب میں بعض عناصر جو نصوف کے بعض عناصر سے ملتے ہیں ضروری نہیں کہ وہ ایرانی نژاد ، ایرانی الاصل یا ان قدیم خیالات ، افکار ، عقاید اور اعمال سے ہی ساخوذ ہوں ، بعض عناصر اور بنی ہیں جن کے بارے میں ہی کہا جاتا ہے ۔ مناز و کنز لکھتے ہیں ؟

''ایرانی تصوف کے عمیق تربن افکار مغربی متصوفانہ افکار سے مشابہ ہیں ۔ الغزالی کو بھی ولی فرانسس کی طرح یہ سعادت

1

Comments on the nature of Islamic Art and its symbols. - - P. Dr. R. Ettinghausen — Paper International Islamic Colloquium 1957-58. Punjab University Press 1960, p. 9.

ہ ۔ مقالہ تصوف ، مشمولہ میراث ایران ، مرتبہ اے ۔ جے ۔ آرہری ، ترجمہ سید عابد علی عابد ، مجاس ترقی ادب لاہور ، ۱۹۹۰ء

ارزانی کی گئی ہے کہ خالق کائنات کے عشق میں مبتلا ہو اور خود خالق کی شفقت آمیز نوازشات کا مورد - یہی مشابهت رابعہ بصری اور رویلہ کی ٹیرے سا میں پائی جاتی ہے ۔"

یمی معینف ہندی دہستان کے اثرات کے سلسلے میں لکھتے ہیں :"

و'تصوف کے خصوص عقاید و کوائف کے انتشار اور ارتقا کے متعلق دو اہم نظر مات رائج رہے ہیں اور دونوں کم و بیش اب ترمیم شدہ صورت میں پائے جاتے ہیں۔ جہاں تک ہندی دستان نظریات کا نعلق ہے جو ظاہر ہے کہ جونہی مستشرقین کا ابتدائی دور ختم ہوا اور یہ ٹیوٹانی خصوصیت بھی کارفرما نہ رہی کہ نسل کو اہمیت دی جائے تو ان نظریات کی صحت بھی محل نظر ہوگئی۔ باقی رہا نوفلاطونی نظریہ نو اگرچہ اس میں دل پذیر اور دقت نظر کے طالب عناصر موجود ہیں (اس نظر ہے میں صحت کے عناصر بھی خاصے مامل ہیں) لیکن اس کا اظہار تام اس وقت ہوا تھا جب شامل ہیں) لیکن اس کا اظہار تام اس وقت ہوا تھا جب غلم الانسان کے ماہروں اور نقسیات دانوں نے اپنی تعقیق کے علم الانسان کے ماہروں اور نقسیات دانوں نے اپنی تعقیق کے ذریعے ابھی اس مسئلہ کی نوعیت اور اس کی پوری پیچیدگی کا نعین نہیں کیا تھا۔ یہ بھی ملحوظ خاطر رہے کہ تصوف نیا مواد حاصل ہوتا رہا ہے۔''

یہ مصنف جس کا ہم نے ابھی حوالہ دیا تصوف کو ایرانی نژادہ م ہتاتا ہے اور اپنی تائید میں نکاسن کے اس خط کا حوالہ دیتا ہے جو انھوں نے اپنی عمر کے آخری حصہ میں لکھا تھا جس میں

٣٠ - أيضاً صفحه ٢٠٠ - -

دعوی کیا گیا تھا کہ تصوف کے بنیادی عناصر ایرانی الاصل ہیں ۔
ان میں ، جیسا کہ چھلی بحثوں میں آ چکا ہے ، جو عناصر مراد ہیں ان میں سب سے زیادہ زور زرتشتیت پر ہی ہے ۔ لیکن زرتشتیت کے باب میں اسی مصنف کا اسی مقالہ میں یہ قول دیکھے :"

ووتفصیلی بحث کرنے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہم یہ بیان کریں کہ اس مقالے میں زرتشت کے مذہب سے مفصل بحث کبوں نہیں کی گئی (طول کلام سے قطع نظر ؟) اس کا جواب یہ ہے کہ اگرچہ یہ مسلک ساسانیوں کے عمد سب سرکاری مذہب تھا لیکن ایرانیوں کی مذہبی زندگی کے پیراہن میں جو رنگا رنگ کے مختلف ریشے الجھے ہوئے تھے ان میں سے ایک مزدیسنا بھی ہے کہ مانویت اور مہر پرستی کے مطالعے سے اس حقیقت کا احساس ہوتا ہے (افسوس ہے کہ ادبیات میں ان دونوں پر انی ''ملحدانہ'' تحریکوں کے متعلق معلومات ہت کم ملتی ہیں) پھر یہ بھی ہے کہ ایران کے مسخر ہو جانے کے بعد تبرہ سو سال تک اس ملک کی مستند تاریخیں لکھی جاتی رہیں ۔ ان کے مطالعر سے معلوم ہوگا کہ زرتشت کا مسلک ایرانی جوہر کی صحبح ترجانی نہیں کرتا تھا بلکہ مانی اور مزدک کی تحریکیں اس کی نمائندہ تھیں ۔ پھر یہ بھی ہے کہ زرتشت کے متعلق جو معلومات ہمیں حاصل ہیں انھیں صحیح تسلم کرنے کے بعد ایران قدیم کے اس پیغمبر کی مکمل تصویر آنکھوں کے سامنے نہیں آتی ، اگرچہ اس کی تعلیات ایران کی بصیرت اور رفعت خیال کا سراغ دیتی ہیں ـ آخر میں یہ بات ہے (اور یہی وجہ ایسی ہے کہ ہم ایک اساوب خاص اختیار کرنے پر مجبور ہوئے ہیں) کہ سو سال سے ایرانی علماء اور فضلاء نہایت محنت سے زرتشت کے مسلک کے

هم ـ ايضاً ، ص ٢٣٢٠٢٠٠ م

ارتقا ، اس کے فراخ اور اس کے عملی پہلو کے متعلق تحقیقات کر رہے ہیں ، لیکن اس کے باوجود بات وہیں کی وہیں ہے کہ زرتشتی کوائف کے متعلق یقین سے کچھ نہیں کہا جا سکتا ہے یہ ٹھیک ہے کہ زمانہ قدیم کی اغلاط رفع کر دی گئی ہیں لیکن تحقیقات کی نوعیت زبان حال سے شہادت دیتی ہے کہ زرتشتی مسلک کے متعلق ایسے نتائج جلدی مستخرج ند ہوں کے کہ شائستہ لوگ اس کے مطالعہ کی طرف متوجہ ہوں -بات یہ ہے کہ ابھی تک تحقیق کا رخ بیشتر لسانیات کی جانب رہا ہے اور یہ طے نہیں ہوسکا کہ اس سلسلے میں لسانی تحقیقات کو کنی اہمیت دینی چاہیے ۔ اشرق کے متعلق مستشرقین نے جو تعقیقات کی ہیں (زرتشت سے قطع نظر) اس کی نوعیت اور ہے۔ مزدسینا (مسلک زرتشتی) کے سلسلے میں جو لسانی انکشافات ہنوئے ہیں انھیں دوسری اقدار پر مقدم گردانا گیا ہے ۔ علوم و فنون کی تاریخ مدون کرنے کے سلسلے میں جن باتوں کو اب کوئی اہمیت نہیں دی جاتی ، وہی مزدینا کی تحقیقات کے سلسلے میں اہم گنی جاتی رہی ہیں ۔"

اس طویل اقتباس کو معذرت کے ساتھ ہیش کرنے کا مقصد صرف بہ ظاہر کرنا تھا کہ زرتشتی ، مانوی یا مزدی مزاج اور عناصر کو تصوف کے ماخذ قرار دبنے کے سلسلے میں جس قدر شدت کا اظہار کیا جاتا ہے اس کی بنیاد کس قدر کمزور ہے اور خود مستشرقین ، جو اس تحقیق میں بہش پیش ہیں ، وہ اس کمزوری کا اعتراف کرتے ہیں ۔ ہم مزید بحث کر کے یہ بھی ثابت کر سکتے ہیں کہ اس لسانی شہادت پر بھی اب نک جس قدر تحقیق ہوئی ہے وہ بھی نامکھل شہادتوں پر مبنی ہے اور ان میں سے بیشتر تحقیقات بھی نامکھل شہادتوں پر مبنی ہے اور ان میں سے بیشتر تحقیقات لسانی کے اصول آج کے ماہرین لسانیات مسترد کر چکے ہیں ۔ لسانی یہ بحث ہمیں اپنے موضوع سے بہت دور لے جائے گی اس لیے لیکن یہ بحث ہمیں اپنے موضوع سے بہت دور لے جائے گی اس لیے

جاں اس کی طرف اسی فدر اشارہ کانی ہے کہ تصوف کے بعض عناصر میں زرتشتی ، مانوی یا مزدکی مماثلت ان کو تصوف کا ماخذ نہیں بنا دیتی ۔ قرآن حکیم کے بعض قصص ، بعض قرآنی تعلیات ایسی ہیں جو دبگر مذاہب اور دیگر مسالک و ممالک میں بھی ملتی ہیں لیکن ان کی بنا پر قرآن کو یا اسلام کم ان ماخذ سے ماخوذ قرار نہیں دیا جا سکتا ، اگرچہ بعض مستشرقین نے اس طرح کی کوشش کی ہے ۔

قرآن حکیم میں ہی آگ کے ایک علامتی نشان کا واقعہ حضرت موسیٰ کے قصے میں ہے ۔ ارشاد ہوا ہے:

''کیا آپ کو موسلی کے قصے کی خبر بھی پہنچی ہے جبکہ انھوں نے مدین سے آتے ہوئے رات کو ایک آگ دیکھی سو اپنے گھر والوں سے فرمایا کہ تم ٹھہرے رہو میں نے آگ دیکھی ہے شاید اس میں سے تمھارے پاس کوئی شعلہ لاؤں یا (وہاں) آگ کے پاس رستہ کا پتہ مجھ کو مل جاوے سو وہ جب اس (آگ) کے پاس پہنچے تو ان کو (منجانب الله) آواز دی گئی کہ اے موسلی میں ہی تمھارا رب ہوں ۔ پس تم اپنی جوتیاں اتار ڈالو (کیونکمی تم ایک پاک میدان یعنی طوی میں ہو اور میں نے تم کو (نبی بنانے کے لیے) منتخب فرمایا ہے ، سو اس وقت جو کچھ وحی کی جا رہی ہے فرمایا ہے ، سو اس وقت جو کچھ وحی کی جا رہی ہے اس کو سن لو۔"

ایک اور سوقع پر ارشاد ہے:

وران کی حالت اس شخص کی حالت کے مشابہ ہے جس نے کہیں آگ جلائی ہو پھر جب روشن کر دیا ہو اس آگ نے اس شخص کے گردا گرد کی سب چیزوں کو ایسی حالت میں سلب کر لیا ہو اللہ تعاللی نے ان کی روشنی کو اور چھوڑ

دیا ہو ان کو اندھیروں میں کم کچھ دیکھیے بھالتے نا ہوں ؛ بہرے ہیں ، گونگے ہیں ، اندھے ہیں ، سو بہ ابرجوع نہ ہوں گے ۔"
(سورہ البقرۃ ۱۸)

ان چند مثالوں سے صرف بہ ظاہر کرنا مقصود تھا کہ ضروری نہیں جہاں آگ کا ذکر ہو یا اس کی روشنی میں چیزوں کی حقیقت یا صورت کے انکشاف کا بیان ہو ، یا آگ کے اور فیوض و برکات کا ذکر ہو اسے لازمی طور پر زرتشتیت کے اثرات سے منسلک کر دیا جائے ۔ آگ انسان کی بالکل ابتدائی دریافت ہے اور فدرتی طور پر دنیا کی مختلف زبانوں اور مذاہب و مسالک و ممالک میں اس سے متعلق طرح طرح کے خیالات کا پیدا ہونا اور بعض صورتوں میں متعلق طرح طرح کے خیالات کا پیدا ہونا اور بعض صورتوں میں ماتل یا مشابہ ہونا مین محمن ہے جبکہ ان میں مسبع اور ماخوذ کا معلق نہ ہو مشار خود آگ کے متعلق زرتشت کی تعلیات کے علاوہ خود ویدوں میں بہت کچھ اگنی دیوتا کے متعلق موجود ہے ۔ خود ویدوں میں بہت کچھ اگنی دیوتا کے متعلق موجود ہے ۔ اس کی قربانی کا بھی ذکر ہے اور آگ کو پاک کردینے والا بھی کہا گیا ہے ۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ بیخودی یا فنائے ذات کا مسلک بھی اسی دور سے شروع ہوا اور علارہ اقبال نے اس امکان کی طرف اسارہ کیا ہے کہ اس قسم کے خیالات ممکن ہے ان ہندو جاتریوں کے ذریعے سے پھیلے ہوں جو ادران سے گزرتے ہوئے باکو میں واقع بدھ خانقاہ تک جاتے تھے ۔ ممکن ہے بعض صوفیا کے ہاں اس قسم کے اثرات راہ پاگئے ہوں لیکن جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے اسے یکسر ہندو یا بدھ فلسفہ یا مذہب سے ماخوذ قرار نہیں دے سکتے ۔ اس مسلک کی انتہائی شکل حسین منصور حلاج کے ہاں ملتی ہے جن کے نعرہ انا الحق کو بعض جضرات ویدانتی نعرہ ماہی درھا اسمی (میں ہی برہا ہوں) کے عین مطابق بتاتے ہیں ۔

علامہ اقبال نے صوفیا کے اس سلسلے یا مکتب فکر کے بنیادی نظریات کا جائزہ لیا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ کائنات ابک آئینہ ہے اور اس میں حقیقت کا عکس یا جلوہ نظر آتا ہے۔ حقیقت ایک ہے ، دوئی کا احساس محض ایک فریب ہے۔ علامہ اقبال کے نزدیک رومی اس مکتبہ فکر کے ایک ممتاز ممائندہ ہیں جس نے نوفلاطونبت سے فطع نظر کیا ہے۔ وہ روح مطلق کی مختلف ارتقائی منازل کو بڑی خوبی سے بیان کرتے ہیں:

آمده اول باقلیم حاد از جادی در نباتی اوفتاد اندر نباتی عمر کرد وز جادی یاد ناورد از نبرد وز نباتی چوپ محیوان اوفتاد نامدش حال نباتی سیچ یاد جز ہان میلے کہ دارد سوئے آن خاصه در وقت بهار و ضيمران باز از حیوان سویے انسانیش میکشد آن خالقے کہ دانیش ه مجنین ز اقلیم تا اقلیم رفت تا شد اکنون عاقل و دانا و زفت عقلمهائ اولينش ياد نيست هم ازین عقلش تحول کردنیست

تا ربد زین عقل پر حرص و طلب تا بزاران عقل بیند بوالعجب\*

اس کے بعد علامہ اقبال نے صوفیانہ افکار کے تیسرے دہستان کا تجزیہ کیا ہے جن کے نزدیک حقیقت نور یا خیال ہے۔ یہ بحث سابعدالطبیعیات (Metaphysics) کے باب سوم کے آخر تک جاری رہتی ہے اور اسی میں تفصیل سے عبدالکریم الجیلی کے افکار اور ان کے انسان کامل کے تصور سے بحث کی گئی ہے۔ یہ ساری بحث خالص مابعد انطبیعیاتی ہے اور اس کا جائزہ ہمیں اقبال کے فلسفہ کے تجزیہ مابعد انطبیعیاتی ہے اور اس کا جائزہ ہمیں اقبال کے فلسفہ کے تجزیہ

\*مثنوی میں ان اشعار کے علاوہ اور اشعار بھی بیں جن سے منازل ارتقاکا سراغ ملتا ہے ، مثلاً

تعجب ہے کہ تصوف کے مسائل کو غیر اسلامی ماخذ میں تلاش کرنے والوں کو ڈارون کے نظریہ ارتقا کا سراغ مولانا روم کے ان اشعار میں نہیں ملتا ہ

میں الجھا دے گا جو اس کتاب کے موضوع سے خارج ہے۔ اس لیے اس کی مزید تفصیل کو یہاں نظر انداز کیا جاتا ہے۔ کتاب کے آخری باب یعنی باب چہارم میں ملا صدرا ، ملا ہادی سبزواری اور مرزا علی مجد باب کے افکار و خیالات کا جائزہ ہے۔ ان سے بعض صوفیانہ افکار و مسائل پر بھی روشنی پڑتی ہے لیکن دراصل یہ فلسفہ تصوف کی بحث کا جزو ہے جو اس کتاب کے موضوع سے الگ ایک مستقل مضمون ہے۔

یہ محث تو تصوف کے فکری ، نظریاتی اور تاریخی پہلو سے نعلق رکھتی ہے لیکن تصوف کا جو پہلو سب سے اہم اور قابل غور ہے وہ عام مسلمانوں کی زندگی میں اس کے تصور اور صوفیوں کی زندگی اور ان کے کارناسے ہیں اور دراصل یہی چلو سب سے اہم ہے۔ بعض مصنفیں نے بیشک یہ لکھا ہے کہ اسلام بزور شمشیر پھیلا نیکن چند واقعات کو چھوڑ کر حقیقت یہ ہے کہ دنیا کے دور دراز گوشوں میں اسلام کا پیغام ان صوفیائے کرام اور اللہ والوں کے ذریعے سے ہی پہنچا ۔ حکمرانوں اور فاتحین کو امور سلطنت ، حکومت کے استحکام اور اس کے انتظام سے اتنی فرصت کہاں تھی کہ وہ تبلیغ کے فریضہ کو انجام دیتے اور پھر مصلحت سیاسی و ملکی بھی اس کی مقتضی تھی کہ رواداری کے نام ہر غیر مسلم رعایا کو ضرورت سے زیادہ مراعات دی جائیں۔ اس کی بکثرت مثالیں خود بر صغیر پاک و ہند کے مسلمانوں کی تاریخ سے ہی مل سکتی ہیں۔ ان میں سے بعض نے اپنی غیر مسلم رعایا کے ہت سے تہذیبی اثرات بھی قبول کے بلکہ بعض (مثلاً جلال الدین اکبر) تو اس حد نک بڑھے کہ انھوں نے ایک نئے دین کی طرح ڈالی جس میں محکوم اور مفتوح قوم کے جذبات اور احساسات کا لحاظ اور ان کی تالیف قلوب کی پالیسی پیش نظر رکھی گئی تھی۔ اس طرح سیاسی مصلحتیں حق پر غالب رہیں اور

جہائگیر کے عہد تک برصفیر پاک و ہنڈ تیلی مسلمانوں کے عقائد اور افکار میں نڑا انقلاب آ چکا تھا۔ بقول ڈاکٹر انتیاق حشین قریشی:"

وامتعدد چشمے ایک ہی طرف کو بہہ رہے تھے؛ آخرکار آکبر کے عہد بنین وہ سب جفع ہو کر ایک بڑا دریا بن گئے۔ اکبر کے مذہبی خیالات جو دین اللہی کی شکل میں ظاہر ہوئے اگر محض ایک شاہی دساخ کی سنک سے متعلق ہوئے نو تاریخی حیثیت سے ان کی کوئی اہمیت نہ ہوتی مگر وہ اس لیے اہم ہیں کہ مسابانوں کی اجتماعی زندگی میں جو رجحانات اہم ہیں کہ مسابانوں کی اجتماعی زندگی میں جو رجحانات تھے عرصہ سے کار فرما نھے ، ان کا نقطہ عروج وہی خیالات تھے ۔"

جیسا کہ مورخین میں شروع ہوئیں اور یہ کام عرب مسلمان سرگرمیاں جنوبی ہند میں شروع ہوئیں اور یہ کام عرب مسلمان تاجروں اور دوسرے عام لوگوں کے ذریعے سے ہونا رہا۔ البتہ صوفیا ئے کرام نے اس سلسلے میں ابتدا سے ہی سرگرمی کا اظہار کیا ۔ جنوبی ہند میں ان صوفیا میں قدیم ترین بزرگ جن کے بارے میں کچھ معلومات حاصل ہیں ، ایک بزرگ ہیں جن کو نظہر ولی ، نظہر شاہ ، تتھڑ ولی کے ناموں سے تذکروں میں یاد کیا ہے جن کا انتقال ۲۲۵ء میں ہوا اور جن کو ترچنا پلی میں دفن کیا اور ان کے پیر و مرشد سید علی بادشاہ ہرمزی نھے ۔ پیر و مرشد اور ان کے پیر و مرشد میں تبلیغ اشلام کے لیے آئے ۔ ان کے بادشین سید ابراہیم شنہید تھے جو پانڈیا راجا کے مقابلہ میں ۱۲۱ء میں میں دفن ہیں میں شہید تھے جو پانڈیا راجا کے مقابلہ میں ۱۲۱ء میں میں شہید تھے جو پانڈیا راجا کے مقابلہ میں کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں شہید ہوئے اور ایرودی میں دفن ہیں ۔ ان کے علاوہ سلسلہ میں دفات ہوں ایں کے علاوہ سلسلہ میں دفات ہوئے دولیا کے دولیہ سلسلہ کی دولیہ سلسلہ کی دولیہ سلسلہ کی دولیہ سلسلہ کی دولیہ کی دولیہ سلسلہ کی دولیہ سلسلہ کی دولیہ کی دولیہ

۱۷۳ مظیم پاک و بند کی ملت اسلامیہ ص ۱۷۳ میں

ےہ ۔ ایضاً ص ے ۔

قادریہ کے صوفی بابا فخرالدین علی بادشاہ وغیرہ کا نام ملتا ہے۔ ڈاکٹر قریشی کا بیان ہے :^^

"ابتدا میں تبلیغ اسلام کا کام عربوں کی نو آبادیوں نے کیا مگر جب آہستہ آہستہ تصوف کے سلسلے ابھرنے لگے تو صوفیا نے جموبی ہند میں آنا شروع کر دیا اور مسلمانوں کے ذوق و شوق کو برقرار رکھنے اور غیر مسلموں کو دائرہ اسلام میں لانے کے دو گونہ مقصد سے وہیں قدم جا دیے ۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مقامی آبادی سے اپنا احترام کرانے میں ان کو بہت کامبابی حاصل ہوئی ۔"

یہ صورت حال ہر صغیر کے دوسر سے حصوں میں بھی پیش آئی ۔ سندھ کے سلسلے میں ڈاکٹر قریشی کا بیان ہے:"

''اس کے سعنی اغلباً یہ ہیں کہ اس زمانے میں سندھ کے اندر ایسے لوگ نہے جنھوں نے اپنی زندگیاں تصوف اور تبلیغ اسلام کے لیے وقف کر رکھی تھیں اور وہ شیخ (بہاء الدین زکریا ملنانی) سے ہدایت حاصل کرنے کے لیے آتے تھے ... ملتان میں بہاء الدین زکریا کے متمکن ہونے سے قبل بھی ان کے مرشد شیخ شہاب الدین نے سلسلہ سہروردیہ ہی کے ایک صوف شیخ نوح کو جو بھکر کے رہنے والے تھے ، سندھ بھیجا تھا . . . ہم سلسلہ سہروردیہ کی ایک اور شاح کے تبلیغی کارناموں کا ذکر بھی پڑھتے ہیں جو اچھ میں قائم ہوئی سھی . . . . اور اچھ اسلامی تبلیغ کا مرکز بن گیا . . . . شیخ عبدالقادر جیلانی کی اولاد میں ایک بزرگ سید یوسف الدین شیخ عبدالقادر جیلانی کی اولاد میں ایک بزرگ سید یوسف الدین سندھ تشریف لائے کیونکہ ان کو خواب میں یہ ہدایت کی

۳۸ - ایضاً ص و -وس ـ ایضاً ص ۵۸ -

کئی بھی کہ وہ اس علاقے میں نبلبغ اسلام کا کام شروع کر دیں۔ وہ ۲۲ ہ ۱ء میں بھاں پہنچے اور دس سال تک بڑے صبر و استقامت کے ساتھ کام کرتے رہے . . . کچھ عرصہ کے بعد سندھ میں صوفیہ کی سرگرمیاں اس قدر وسیع ہو گئیں کہ آج بھی اس علاقے میں ان صوفیا کی اولاد جا بجا موجود ہے جو کسی نہ کسی زمانے میں عزت و احترام کی نظر سے دیکھے جاتے دھے ۔''

یہ صورت حال ہر صغیر کے پورے طول و عرص کی تھی اور ان علاقوں کے صرف اکابر صوفیہ کا ذکر ہی ایک طویل دفتر کا طالب ہے ۔ آج بھی کوئی قابل ذکر شہر یا قصبہ ایسا نہ ملے گا جہاں کسی ند کسی صوفی نے کسی ند کسی زمانے میں سلسلہ فیض جاری نہ کیا ہو اور آج تک صدیاں گزرنے کے بعد بھی ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان کا فیض جاری ہے ۔ جن حضرات نے دلی میں حضرت خواجه نظام الدين اولياء ، اجمير مين حضرت خواجه معين الدين چشتی اجمیری ، لاہور میں حضرت داتا گنج بخش علی الہجویری کے حالات زندگی پڑھے ہیں اور آج تک ان کے سزارات پر عقید تمندوں کے گروہ دیکھتے ہیں اور آن کے روحانی تصرفات کی داستانیں سننے اور اُن کے فیض کا اعتراف کرنے ہیں وہ اندازہ لگا سکنے ہیں کہ برصعبر میں تبلیغ اسلام ، اس کے بعد مسلانوں کی دینی اور تہذیبی تربیت اور اصلاح میں ان صوفیا کاکیا کارنامہ ہے -خود علامہ اقبال نے بیشار صوفیا سے اپنی عقیدت کا اظمار کیا ہے -اس پر سم تفصیل سے ایک باب میں اظہار خیال کریں کے لیکن اس سے یہ تو ثابت ہو ہی جاتا ہے کہ ان صوفیا کے خیالات اور افکار یا آن کے اعال و اقوال کو اسلام کے خلاف یا اسلام سے متصادم قوار نہیں دے سکتے۔ اگر ان میں سے بعض نام نہاد صوفیوں کے یہاں ایسے رجعانات اور سیلانات سلتے ہیں تو اس کی دو صورتیں

ہیں۔ ایک تو یہ کہ صوفیوں کی جاغت میں بعض ایسے لوگ بھی شامل ہو گئے تھے جو دراصل صوفی نہ تھے ، اس کا اشارہ صوفیوں کی اپنی تحریروں میں ملتا ہے۔ چناتخیہ حضرت علی المجوہری کا یہ بیان ہم جہلے نقل کر چکے ہیں جس میں انھوں نے صوفیہ کے تین طبقات کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ایک گروہ ایسے لوگوں کا ہے کہ جو صوفیوں کی سی وضع بنانے ہیں اور لوگ آن کے دام فریب میں گرفتار ہو جاتے ہیں۔ ورنہ صوفی دراصل وہ ہے جس کا خلاصہ طاؤس الفقراء ابوالنصر سراج (عبد اللہ بن علی بن جد بن محیلی)\* کے الفاظ میں یہ ہے: ""

'الله تعالی نے کمام مومنین سے بلند و برتر مرتبہ ان کا رکھا ہے جو اولی العلم اور قائمین بالفسط ہیں اور ملائکہ کے بعد انھیں کی شہادت پیش کی ہے اور سرور کائنات صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے بھی علم کو جانشین انبیا ارشاد فرمایا ہے ، سو یہ القاب میر نے خیال میں ان لوگوں کے حق میں وارد ہیں جو کثاب الله کا سر رشتہ منظبوط نھامنے والئ اور سول کریم صلی الله علیہ و آلہ و سلم کی متابعث کے پورنے کوشاں اور صحابہ اور تابعین کے نقش قدم پر چلنے والے اور الله کے اولیاء متقین و صالحین کی راہ اختیار کرنے والے ہیں ۔ اور الله ایسے اشخاص کو طبقات سمگانہ میں رکھا جا سکتا ہے: ایک طبقہ ارباب حدیث کا ہے اور دوسرا قشما کا نم اور تینشرا ایک طبقہ ارباب حدیث کا ہے اور دوسرا قشما کا نم اور تائیم بالقسط ضوفیا کا ۔ پس بھی طبقات سمگانہ اولواالعلم اور قائم بالقسط ضوفیا کا ۔ پس بھی طبقات سمگانہ اولواالعلم اور قائم بالقسط کی مستحق بین جو انبیا کے جانشین ہوتے ہیں ۔ کین اس اشتراک کے بعد صوفیہ انواع عبادات ، خقائق طاعات اور اتعلاق جمیلہ سے جن درجات غالیہ اور منازل رفیعہ کو اور اتعلاق جمیلہ سے جن درجات غالیہ اور منازل رفیعہ کو

<sup>\*</sup>وفات طوس ، رجب ٢٥٨ه ، اكتوبر ٢٨٨ ء -. بم ـ كتاب اللمع ، محوله بالا ـ

طے کرنے لگتے ہیں فہاں تک عالمے ظاہری اور فقہا اور اصحاب حدیث کی رسائی نہیں ہو سکتی ۔ صوفیہ کی اولین خصوصیت یہ ہے کہ وہ اللہ ہی اللہ ہونا ہے اور ماسوا اور مطلوب و مقصود تمام تر اللہ ہی اللہ ہونا ہے اور ماسوا اور لاہفتی مشغلوں سے انہیں کوئی واسطہ نہیں ہوتا ، قناعت نو اپنا شیوہ بنا لینے ہیں ۔ قلیل کو کثیر پر ترجیع دیتے ہیں ۔ غذا ، لباس اور ہر قسم کے سامان دنیوی سے صرف مایحناج کو انخیار کرتے ہیں ۔ بجائے تونگری کے تنگلستی ، بجائے کو انزلی سیری کے گوسنگی ، بجائے افراط کے قلت ، بحائے جاہ و ترفع سیری کے گوسنگی ، بجائے افراط کے قلت ، بحائے جاہ و ترفع کے تواضع و انگسار ، ہر چھوئے بڑے کے مقابلہ میں اپنے لیے پسند کرتے ہیں ۔ بلائے اللہی پر صابر اور قضائے اللہی پر راضی رہتے ہیں ۔ بلائے اللہی پر صابر اور قضائے اللہی پر راضی رہتے ہیں ۔ بخاہدہ اور مخالفت خواہش نقی میں مشغول رہتے ہیں ۔ بہ

گویا تصوف کا به عملی چلو ہے جو صوفیہ کی زندگی کے نصب العین اور آن کے لیے راہ عمل متغین کرتا ہے ۔ ظاہر ہے اس میں کوئی چیز نہ غیر اسلامی ہے اور نہ کوئی ایسا تصور جس کے ماخذ تلاش کرنے کے لیے یونان ، ایران یا سندوستان کے افکار و مذاہب اور آن کی تہذیب و تمدن کی ناریخ کو کھنگالنے کی ضرورت ہو ۔ رہی یہ بات کہ مجاہدہ اور مشاغل میں بعض صوفیہ فی ایسے اعال اختیار کیے جن میں شدت پائی جاتی ہے اور جن میں یہ بعض دوسر نے مذاہب کے اعال و افعال کا شبہ کررنے لگتا ہے تو اشے ان صوفیہ کا ذاتی فعل ، انہاک ، شدت ، کمیہ لیجیے جو نہ دوسروں کے لیے مثال بن سکتا ہے اور نہ اس کو تعموق اسلام کے بنیادی تضورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی تعموق اسلام کے بنیادی تضورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی تعموق اسلام کے بنیادی تضورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی تعمونی اسلام کے بنیادی تضورات اور اس کے اعال و افکار سے کوئی

اس محث کے خاتمہ پر دو اور باتوں کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے ۔ اکتر کہا جانا ہے کہ تاتاریوں کی یورش نے وسط ایشیا خصوصاً ایران ، عراق وغیره میں جو غارت گری اور تباہی پھیلائی اس کے نتیجہ کے طور پر لوگوں میں گوشہ نشینی ، عزلت پسندی ، دنما کی ہے ثباتی اور ناپائیداری کا احساس ، انسان کی محبوری ، لاچاری ، بیکسی اور نے بسی کا رجعان پیدا ہوا جو ایک طرح کی فراری ڈہنیت کا ترجان ہے اور قوروں کی زندگی کے لیے زہر قاتل ہے کہ اس سے جد وجہد کا جذبہ کمزور پڑتا ہے اور انسان انفرادی اور اجتاعی طور پر تنازع للبقا میں حصہ لینے سے گریز کرنے لگتا ہے اور بالآخر فنا ہو جاتا ہے لیکن سوال یہ ہے کہ کیا صرف تصوف اس صورت حال کے رد عمل کا اظہار ہے یا اس کے تاریخی اور سیاسی اسباب کچھ اور ہیں - پہلی بات تو یہ ہے کہ یورش تاتار سے قبل بھی صوفیہ موجود تھے اور آن میں سے بعض کے بہاں اس قسم کے خیالات یورش سے پہلے بھی ملتے ہیں ۔ کچھ صوفیہ ایسے ہیں جن نک سیلاب تاتار پہنچا ہی نہیں تھا۔ ان کے کلام پر اس قسم کے اثرات کا سبب یورش تاتار نہیں ہو سکتی ۔ بات دراصل یہ ہے کہ ایسے دور میں جو شخصی حکومت ، دربارون ، اسیروں اور سرداروں کا دور ہوتا ہے ایسے حالات اکثر پیش آنے رہتے ہیں جن میں ایک شخص یا ایک خاندان کا عروج و زوال ایک مختصر مدت میں ہی پورا ہو جاتا ہے - عباسیوں کے دور میں ہرامکہ کی ایک ایسی مثال ہے۔ خود برصغیر پاک و ہندگی تاریخ میں ایسے انقلابات کی بکٹرت مثالیں ہیں کہ جو محلوں میں رست اور ناز و نعم میں پرورش پاتے وہ چشم زدن میں معتوب ، مفلس اور محتاج ہو کر دربدر کی ٹھوکریں کھاتے اور دانہ دانہ کو معتاج بھرنے ۔ ان حالات میں ایک عام انسان کے لیے ذہنی سکون کی ایک صورت یهی ہے کہ وہ اس عیش و عشرت ، اس سامان طرب کو محض اسک تماشا سمجھے۔ گرمی ہزم بس ایک رفص شور ہونے نگ جائے۔ یہ صورت حال ہرصغیر کے ان صوفیہ کے بہاں نظر آئی ہے حو ایسے ماحول سے گزرہے ہیں۔ میر نقی میر اس کی ایک مثال ہیں ، یہاں میں اس بحث میں پڑنا نہیں چاہتا کہ میر صاحب صوفی نہے یا نہیں تھے بہر حال وہ مضامین جو تصوف اور صوفیانہ شاعری کے مضامین کہے جاتے ہیں ان کے کلام میں موجود ہیں بلکہ اس کی چوٹ نو مرزا غالب سے لے کو حسرت ، اصغر ، قانی، بکہ اس کی چوٹ نو مرزا غالب سے لے کو حسرت ، اصغر ، قانی، بکر ، عزیز تک کے یہاں ماتی ہے ۔ اس لیے براہ راسب یورش بانار سے صوفیانہ خیالات کے یہاں ماتی ہے ۔ اس لیے براہ راسب یورش بانار سے صوفیانہ خیالات کے یہان ماتی ہے ۔ اس لیے براہ راسب یورش بانار ہیں جو صوفیانہ خیالات کے یہان ماتی ہے ۔ اس لیے براہ راسب یورش بانار ہیں جو صوفیانہ خیالات کے یہان ماتی ہے ۔ اس لیے براہ راسب مور پر سمجھا جانا رہا ہے ۔ اس

اسی مسئلہ کا ایک پہلو یہ ہے کہ عام طور پر معاشی فارغ البالی ساجی زندگی میں ایک طرح کی بے لگامی کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے ۔ عیش و عشرت کے طوفان میں اخلاقی قدریں کمزور پڑ جاتی ہیں ، مے و نغمہ کو اندوہ رہا سمجیا جانے لگتا ہے اور

غافل به عيش كوش كبه عالم دوباره نيست

يا بقول سعدى

زن نو کن اے دوست در ہر بہار کہ تقویم پارینہ ناید بکار

اور یہ لے بہاں تک پہنچتی ہے کہ بعول نظیر اکبر آبادی کونڈی سونٹے کو ہلا ، بھنگ پی اور ڈنڈ پیل

ہی کا نام زندگی رہ جاتا ہے۔ تصوف نے ہر دور میں اس طرح کی اخلاق بے لگاسی کے طوفان کو رو کنے میں ایک اہم کردار ادا کیا

<sup>1</sup> م - تفصیل کے لیے دیکھیے ، عابد علی عابد مشمولہ ایران نامہ -

ہے - اور اپنی سادہ زندگی ، توکل ، قناعت ، خدست خلق سے اغملنی افدار کا پرچم بلند کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ صوفیہ اپنے مشلک کے الممٰہ میں حضرت ابوبکر رہ ، حضرت عمر رہ ، حضرت عثان رہ اور حضرت على مُ كو شار كرتے ہيں۔ حضرت على المهجويري الله فرماتے ہیں کہ حضرت ابوبکر صدیق نظ ایک مسلمان کے لیے بالعموم اور صوفی کے لیے بالخصوص امام اور ممونہ ہیں کہ اول تا آخر انھوں ے اپنے آپ کو رضائے الہی کا تابع کو لیا تھا ، حضوت ابؤبکر<sup>ہو</sup> کے بارمے میں ہم افبال کی اینک نظم کے سلسلمے میں کسی فدر تفصیل سے اظہار خیال کریں گے ۔ حضرت علی الہجویری حضرت عمر الح کے بارے میں فرماتے ہیں کہ آن میں دیگر اعلی صنفات کے علاوہ یہ خصوصیت تھی کہ آن کے لباس میں پیوند لگے ہوئے اور وہ دین کے تقاضوں کو پورے انہاک سے ادا کرتے۔ حضرت عُثان ہو کی خصوصیت یہ تھی کہ مصیبت اور امتحان کے وقت بھی ثابت قدم اور رضائے اللہی پر صابر و شاکر رہتے - حضرت علی رض کا درجہ تعموف میں بلند ہے کہ آن کے ذریعہ سے حقیقت اللہیہ کی تعلم ہوئی۔ ظاہر ہے جو صوفی ان خلفائے راشدین رض کو اپنے لیے مثال اور شمعے راہ بنائے گا اس کی زندگی آن کے اتباع کا ممونہ ہوگی اور اس میں فقر و استغنا ، ایثار ، سادگی ، صبر و رضا ، توکل و قناعت کی صفات موجود سوں کی اور آن کا سرجشمہ کوئی اور مذہب یا کوئی اور مکتبہ' فکر نہیں ہوگا ۔

اس سلسلے میں آخری بات کہنے کی یہ ہے کہ ہارہے صوفیہ کے ہارہے میں بہت سی روایات کی صحت محل نظر ہے ۔ صوفیائے کرام کی اپنی تصانیف بہت کم ہیں اور ہم تک پہنچتے یہنچتے ان میں تصرف کا احتال خاصا ہے ۔ آن کے بیشتر خیالات ملفوظات کے میں تصرف کا احتال خاصا ہے ۔ آن کے بیشتر خیالات ملفوظات کے وسیلے سے ہم تک آئے ہیں اور ان ملفوظات میں بھی صدیوں کی

٣٣ ـ كشف المُحجوب ، باب بفتم ـ

آمیزش کے اسکانات کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ اس لیے ہمیں بنیادی طور پر کسی ایسے عقیدہ، قول یا عمل کو کسی صوفی سے منسوب کرنے میں قطعیت کا دعوی نہیں کرنا چاہیے جو صریحاً تعلیات اسلام کے مخالف ہے کیونکہ، جیسا کہ اکابر صوفیہ نے بار بار فرمایا ہے ، آن کے مسلک کا ماخذ قرآن حکم ، احدیث نبوی اور سیرت صحابہ ہے اور جو شخص شریعت کو ترک کرتا ہے اور ایسا عمل کرتا ہے جو خلاف شریعت ہے اور کہتا ہے کہ وہ صوفی امر (ملامتیہ) ہے تو بقول علی المجویری اس کا قول یا فعل قابل اعتبار نہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ علامہ اقبال کے یہاں ہکشت ایسے صوفیہ سے عقیدت کا اظہار ہوا ہے جو صحبح معنوں میں صوفی اور تصوف الر تصوف اللام کے علمبردار نھے ۔

مم \_ كشف المحجوب باب ششم ، در اب ملامت -

#### كتابيات

```
برصغیر باک و بند میں تاریخ تصوف اسلام -
```

Beal's Oriental Biographical Dictionary - 1

ہ ۔ ایشا ۔

م د کشف المحجوب ، مؤسسه چاپ و انتشارات امیرکبیر متن تصحیح شده و انتین ژو کونسکی ، نیر ماه یکهزار و سیصد سی و شش -

ہ ۔ ایضا ۔

ه - ايضاً -

- ایضاً -

ے ۔ ایضا ۔

۸ ۔ ایضاً ۔

و - ايضا -

١٠ - ايضاً -

. ر ۔ ایضا ۔

۱۰ ما ما ایضآ

۱۳ - ایضاً -

۾ ر \_ ايضاً \_

Beal's Oriental Biographical Dictionary - 10

Sufism A.J. Arbery - , 7

Mystics of Islam - 12

Sufism-Arbery - 1 A

ور - کیا موجودہ تصوف خالص اسلامی ہے - ضیاء احمد بدایونی ، مصنف علی گڑھ جلد ر تمبر ر فروری ۲ م و رء ـ

The Development of Metaphysics - 7.

۲۱ \_ ایضاً \_

۲۲ ـ قرآنی تعلیمات، مجد یوسف اصلاحی، اسلامک پبلیکیشنز لاپور ۹۹۸ و ۵ ـ

1

٣٧ تا ٢٥ كشف المحجوب ـ

The Development of Metaphysics - va

۲۷ - ایضاً -

. ۳ ـ مثنوى مولائا روم ـ

Comments on the nature of Islamic Arts and its Symbols - 7;
Dr. R. Ettinghausen-Papers of International Islamic
Colloquium 1957-58. Punjab University Lahore.

۳۰ ـ میراث ایران ـ

٣٠ . ايضاً .

ہم ۔ ایضاً ۔

٥٠ - ايضاً -

۳۹ ـ برعظیم پاک و پند کی ملت اسلامیه ـ ڈاکئر اشتیاق حسین فریشی، ترجمه بلال احمد زبیری - کراچی -

ے ۔ ایضاً ۔

٣٨ ـ ايضاً ـ

وس \_ ايضا \_

. . . كتاب اللمع .

رہ ۔ ایران نامہ <del>-</del>

ب بر \_ كشف المحجوب \_

سہ ۔ ایضاً ۔

باب دوم اقبال اور مسلک ِ تصوف (کلام اقبال کی روشنی میں)

## باب دوم

# اقبال اور مسلك ِ تصوف

# (کلام اقبال کی روشنی میں)

تصوف کی تاریخ اور اس کے ماخذ کی بحث میں ہم کسی قدر تفصیل سے علامہ اقبال کی تصنیف ایران میں مابعدالطبیعیات کے ارتقاء کے حوالہ سے تصوف کے تاریخی ارتقا پر ان کی تنقید کا جائزہ لے چکے ہیں ۔ اس جائزہ سے یہ بات تو ظاہر ہو جاتی ہے کہ اقبال کم از کم ابتدائی ادوار میں تصوف اسلام کو خالص اسلامی ماخذ قرآن اور حدیث اور صحابہ کرام کی تعلیات کے مطابق تسلیم کرتے ہیں لیکن ان کے خیال میں ایران پہنچ کر بیرونی عناصر اور اثرات بی اس اسلامی تصوف کی صورت بدل دی اور بہت سے ایسے خیالات، نے اس اسلامی تصوف کی صورت بدل دی اور بہت سے ایسے خیالات، افکار ، اعال اور مسالک اس میں داخل ہوگئے جو اصلاً روح اسلام کے منافی تھے۔ یہ تصنیف ، جیسا کہ ہم پہلے لکھ چکے بس ، علامہ کی ابتدائی دور کی تصانیف میں ہے ۔ اس کے بارے میں پروفیسر کی ابتدائی دور کی تصانیف میں ہے ۔ اس کے بارے میں پروفیسر اسے ۔ ایم ۔ ایم ۔ شریف لکھتے ہیں : ا

This work is Iqbal's first philosophical attempt and, therefore, is not free from the marks of immaturity; and yet until it is superseded by a more comprehensive work, it will retain its importance in oriental studies. It was written at a time when he was an admirer of Pantheism—a world view which he completely repudiated

ر - Metaphysics ، پیش لفظ طبع ثانی ، بزم اقبال -

a few years later. That is why he has spoken in the introduction in such glowing terms of Ibn-al-Arabi, has given in the text practically no place to his future teacher and guide, Jalaluddin Rumi, and has paid more attention to the treatment of Pantheistic Sufism than to any other Philosophical school. In his observations regarding Al-Farabi, Ibn-Maskwaih and Ibn-Sina, he has more or less echoed the views of early western orientalists and has denied these great thinkers the credit for originality and deviation from Neo-Platonism. There is no doubt that if he were to re-write this work, he would have differently evaluated their philosophical efforts and would have also given to Rumi's thought the extensive treatment it really deserved."

اگرچہ ہمیں پروفیسر شریف کی رائے سے پورا اتفاق نہیں اور یہ خلاف واقعہ بھی ہے کیونکہ علامہ نے سولانا روم کے بارے میں خاصی واضع رائے دی ہے ' تاہم یہ درست ہے کہ آئے چل کر اقبال کے خیالات ، افکار اور نظریات میں ارتقا کی بدولت خاصا فرق نظر آتا ہے جسے بعض حضرات تضاد سے تعبد کرتے ہیں ۔ دراصل یہ ارتقا ایک فطری اور منطقی عمل ہے جس سے علامہ اقبال گزرے ہیں ۔ ممکن ہے پروفیسر شریف کے بقول اگر علامہ اقبال اس کتاب پر نظر ثانی کرتے تو شاید وہ اس میں رد و بدل کرتے لیکن یہ صورت موجودہ ہم صرف یہ کہہ سکتے ہیں کہ علاسہ کی دوسری تصانیف اور بالخصوص شاعری کے وسیلہ سے ان کے خیالات اور اس کے دیالات اور اس کے دیالات اور اس کی دیالات اور اس کے دیالات اور اس کی دیالات اور اس کے دیالات اور اس کی دیالات کیالات اور اس کی دیالات کیالات کی دیالات کی دیالات کیالات کیالات کیالات کی دیالات کیالات کیالا

اس سلسلے میں سب سے پہلے اسرار خودی کا ذکر کرنا ضروری ہے کیونکہ آگے چل کر علامہ اقبال کی فکر کا محور خودی

٧ - ايضاً ص ٨٢ ، ٨٣ ، ٨٩ - ٩١ -

اور اس کا ارتقا ہے اور یہ شعر کے پردہ میں ال کے حکیمانہ افکار کا اظہار ہے ۔ مثنوی کے آغاز میں دولانا جلال الدین رومی کے یہ تین شعر ہیں:

دی شیخ با چراغ بهمیگشت گرد ننهر کز دام و دد ملولم و انسانم آرزوست زین بهمرهان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزو سن گفتم دم نافت می نشود جستمایم ما گفت آنکه یافت می نشود آنم آرزو ست

ان اسعار کے نجزیہ سے سولانا روم کے اس مسلک کا اندازہ ہونا ہے ۔ انسان کی تلاش ۔ (انسان کامل یا مرد مومن)

۲- سست عناصر سمرابیوں سے بیزاری

س۔ جلال و جال ، طاقت و رعنائی کے مثالی کرداروں کی آرزو سے سعی مسلسل ، تلاش پیہم ، کاوش جاودانی ۔

اگر غور کیا جائے نو مثنوی انھیں عناصر کی تفصیل اور تشریج ہے اور ظاہر ہے مولانا روم ایک صوفی ہیں اور جیسا کہ ہم تفصیل سے لکھیں گے وہ ایک مخصوص صوفیانہ مسلک کے امام ہیں۔

اس کے بعد مثنوی کے تمہیدی اشعار ہیں ۔ ان میں یہ اشعار دیکھیے:

انتظار صبحخیزان می کشم اے خوشا زرتشتیان آنشم نغمہ ام از زخمہ ہے پرواستم من نوائے شاعر فرداستم

س ـ مثنوى اسرار خودى ، طبع سوم ، ۱۹۳۸ ع ـ

عصر من دانندهٔ اسرار نیست یوسف من بهر این بازار نیست نوسف من بهر این بازار نیست نا امید استم ز باران مدیم طور من سوزد که می آید کهیم اس کے بعد کا بند ہے:

سافیا برخیز و سے در جام کن محو از دل کاوش ایام کن نعملہ آئے کہ اصلش زمزم است کر گدا باشد برسنارش جم است می کند اندیشہ را بشیار نر دیدہ بیدار را بیدار تر

خبر و در جامم شراب ناب ریز بر شب اندیشهام مهتابریز نا سوے منزل کشم آواره را

نا سوے منزل نسم اوارہ را ذوق بینایی دہم نظارہ را

یہ انداز بیان ان صوفی شعرا کا ہے جن ہر افبال نے اعتراض کیا ہے۔
مشلاً حافظ کی سے پرستی اور رندی جو دراصل محض ایک انداز ہیان
ہے ، اسے بالکل لفظی معنوں میں لینا انصاف سے بعید ہے ۔ میرے
کہنے کا مقصد یہ نہیں کہ میں واقعی حافظ کو صوفی سمجھتا ہوں
یا ان کے سارے کلام کو معرفت اور حفیقت کا ترجان جانتا ہوں ۔
یہ ایک الگ بحث ہے میکن بہ انداز بیان اننا عام ہے کہ محض

اس کی بناء پر حافظ ، اقبال یا کسی بھی شاعر کے مسلک کے بار مے میں حکم نہیں لگایا جا سکتا۔ مے و مینا ، جام و صببا ، ساقی و پیانه بار بار بار اقبال کے کلام میں ملتے ہیں اور یہ محض شاعرانه استعاری اور شاعرانه انداز بیان ہے جو صوفی اور غیر صوفی پر قسم کے شعرا کے جال عام ہے بلکہ بعض شعراء جو مسلمان کہلائے ہیں آن کے کلام میں ایسے عناصر موجود ہیں جن کا اسلام یا مسلمانی سے کوئی تعلق نہیں۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر الیاندوبوسانی ، دقیقی (وفات تعلق نہیں۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر الیاندوبوسانی ، دقیقی (وفات شعر دیکھبر :

برافکند اے صنم ابر بہشتی جہان زا خلعت اردی بہشتی اے عدن را گلزار ماند درخت آراستہ حور بہشتی چنان گر در جہان بر سان کہ گوئی لہنک آبو نگیرد جز بکشتی جہان طاؤس گونہ گشت بنگر جہان طاؤس گونہ گشت بنگر بہائے نرمی و جائے درشتی بہائے نرمی و جائے درشتی بہوا برسان مشک اندودہ مشتی الدان ماند کہ گوئی از سے و مشک بدان ماند کہ گوئی از سے و مشک مثال دوست بر صحرا نبشتی

Dr. Alessando Bausani Can we speak of Muslim Poetry \_ w International Islamic Colloquium Papers. Lahore 1960 p. 13.

سن رخسار او بهمرنگ یاقوت منے بر گونه جاسه کنشی رخسان اید ازان سان که پنداری کل اند کل سرشی دقیقی جار خصات برگزید است به گیتی از بهمه خوبی و زشنی لب باموت رنگ و دبن زردبشتی مئ خون رنگ و دبن زردبشتی

اس غزل میں محبوب کو صنم یا بن کہا گیا ہے۔ باغ کو بہشت عدن اور درختوں کو حوران بہشنی ، شراب سرخ جامہ کنشتی ہے۔ اور آخری دو اشعار میں چار خصائل برگزیدہ گنائے ہیں : لب ماتیت رنگ ، نالہ جنگ ، سے خون رنگ اور دین زردشتی ۔

## اس پر بیصره کرسے ہوئے ڈاکٹر بوسانی لکھتر ہیں :

"The abundance of religious images in so short and so old a poem is remarkable; they all refer to non-Muslim religions, to kufr; the idols, the Christian Church, the wine used in its rites and in those of Zoroastrianism, Zoroastrianism itself. This cannot have been invited by Daqiqi and points to an older tradition. First of all it is clear that here the mention of Zoroastrianism has nothing to do with a profession of Zoroastrianism on the part of the poet. If it were so he would have been a very bad Zoroastrian indeed, putting on the same level his religion, and the Ressis of an epheba, wine and merry music, all things equally

forbidden both by Zoroastrianism and Islam. The din-i-Zardahishti is here a symbolic cypher of something 'ferbidden'. It is a symbol of libertinage'.

دقیقی کے کلام سے ڈاکٹر ہوسانی جو ثابت کرنا چاہتے ہیں وہ ایک حد تک درست ہے کہ شاعری میں ایسی علامات ، اشارات اور استعارات کا استعال ظہور اسلام سے قبل عرب شاعری میں اور شراب و شاہد ہازی کا رواج ایران و عرب کی تہذیبی زندگی میں موجود تھا ۔ اسی شاعراند انداز بیان کو اسلامی دور کے شعرا نے اختیار کر لیا ۔ شاید اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ مسلمان اختیار کر لیا ۔ شاید اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ مسلمان ماعزوں کی مذمت موجود ہے ۔ اس لیے جو لوگ شعر کہتے ان کے شاعزوں کی مذمت موجود ہے ۔ اس لیے جو لوگ شعر کہتے ان کے سامنے جو اسلوب اور آہنگ شاعری کا تھا وہ اسلامی نہ تھا ۔ گرتا ہے ۔ فردوسی نے شاہنامہ میں اس کی تعریف کرتے ہوئے کرتا ہے ۔ فردوسی نے شاہنامہ میں اس کی تعریف کرتے ہوئے لکھی تھی اور وہ اشعار فردوسی نے شاہنامہ میں شامل کر لیے ۔ لکھی تھیں اور وہ اشعار فردوسی نے شاہنامہ میں شامل کر لیے ۔ فردوسی کے یہ شعر دیکھیر :

کنون رازبا باز جویم ترا حدیث دقیقی بگویم ترا چنان دید گوینده یک شب خواب که یک جام میداشتے چون گلاب دقیقی ز جائے پدید آمدے بدان جام می داستانها زدے

۳ سیلی نمانی ، شعرالعجم ، حصر اول ، ص ۳۸ ، طبع لابور ۹۳۹ ، ع

## بہ فردوسی آواز دادے کہ مے بخور جز بہ آئین کاؤس و کے

دقبفی کی یہ فرمائش کہ شراب کیابی طریقہ سے پہو ایک نفسیاتی کیفیت کی نجاز ہے ۔ اس کی تائید شبئی کے ایک اور بیان سے ہوتی ہے :

''دہبتی کے زبانے نک فارسی زبان میں عربی الفاظ اس طرح علموط نہے کہ دونوں سے مل کر گویا ایک نئی زبان پیدا ہوگئی نہی۔ عباس مروزی کے کل چار شعر ہیں لیکن عربی الفاظ فارسی سے زیادہ ہیں۔ رودکی و شہید بلخی وغیرہ کا کلام بھی اسی کے فریب نہرس ہے۔ سب سے پہلے جس نے فارسی زبان کو اس آمبزش سے باک کر کے مستقل زبان کی حینیت دائے کی وہ دفیمی ہی ہے۔ اس کے سینکڑوں شعر پڑھتے چلے جاؤ عربی کا ایک لفظ نہیں آتا ۔''

ایک ایرانی کی حبثبت سے دقیقی کا یہ کارنا، مستحسن ہوگا کہ اس نے فارسی کو عربی الفاظ سے پاک کرنے کی کوشش کی نیکن اس کی یہ ذہنیت اس کا تعلق ان لوگوں سے پیدا کر دیتی ہے جنھوں نے ڈہنی طور پر عربوں کی فتح ایران اور غلبہ اسلام کو فبول نہیں لیا نھا اور اس کا اظہار مختلف سیاسی اور مذہبی تحریکوں کی صورت ہیں ہوتا رہا جن کا لیچھ حال ہم لکھ چکے ہیں۔

مختصر ید که مثنوی اسرار و رموز میں یمی علائم شاعری استعال ہوئے بیں جو فارسی صوفیانہ شاعری میں عام تھے۔ مثلاً سُراب کا استعارہ ہی لیجیے:

گفت اے دیوانہ ارباب عشق جرعہ گبر از شراب ناب عشق

ے ۔ ایضاً ، ص ہم ۔

فاش گو اسرار پیر مے فروش موج مے ندوش موج مے شو کسوت مینا بیوش خردہ بر مینا مگیر اے ہوشمند دل بذوق خردہ مینا بہ بند

یہ چند اشعار تو صرف ممہید میں ہیں ۔ باقی مثنوی بھی اس سے خالی نہیں :

بادہ از ضعف خودی ہے پیکر است پیکرش مت پذیر ساغر است گرچہ پبکر سیپذیرد جام سے گردش از سا دام گیرد جام سے کیفیت به خیزد از صهبائے عشق ہست ہم تقلید از اسائے عشق از خم ہستی مئے گلفام گیر نقد خود از کیسہ ایام گیر كوچك ابدالش سوئے بازار رفت از شراب بوعلی سرشار رفت از تمنا سے بجام آمد حیات گرم خیز و تیزگام آسد حیات از چمنزار عجم کل چیدهٔ نویهار سند و ایران دیدهٔ اندکے از گرسی صحرا بخور بادهٔ دیرینه از خرما بخور

یہ چند انسمار ہم نے صرف بطور کمونہ یہاں درج کیے ہیں۔
ایک باب بیں ہم تفصیل سے اقبال کے اسلوب شاعرانہ پر صوفیانہ
شاعری نے انداز بیان کا جائزہ لیں گے۔ یہاں اسرار خودی اور
رسوز بیخودی سے بعض صوفیانہ موضوعات و مباحث کے باب میں
اقبال کے حبالات کا نجزیہ کیا جاتا ہے۔

جبسا کہ تہمہدی ابواب میں ببان کیا جا چکا ہے عشق اور انہہ کی بحث صوفوع ہے - ایک اہم موضوع ہے - اس بارے میں اقبال کا نقطہ نظر کیا ہے ، مثنوی اسرار خودی میں یہ سعر دیکھے:

عقل ندرت دوش و گردون ناز چیست سیج سدانی ده این اعجاز پیست

ز.دگی سرمایه دار از آرزو ست عنمل از زائبدگان بطن اوست

چیست نظم قوم و آئین و رسوم چیست راز تازگیمائے علوم

آرزوئے دو بزور خود شکست سر ز دل ببرون رد و صورت به بست

دست و دندان و دماغ و چشم و گوش فکر و تخدل و شعور و یاد و سوش

زندگی س کب چو در جنگاه باخت بهر حفظ خویش ابن آلات ساخت آگهی از علم و فن مقصود نیست غنجه و گل از چین مفصود نیست علم از سامان حفظ زندگی است علم از اسباب تقویم خودی است علم و فن از پیش خیزان حیات علم و فن از خانهزادان حیات علم و فن از خانهزادان حیات

اس کا مطلب یہ ہوا کہ علم و فن کا مقصد آگہی ہیں بلکہ
یہ تو حفظ خودی کے لیے منجملہ اور اسباب اور آلات کے ایک
سبب اور ایک آلہ ہے جسے زندگی نے خود تخلیق کیا ہے ۔ اصل
استحکام خودی کو کہ می کر حیات ہے عشق سے حاصل ہوتا ہے ۔
چنانچہ اگلے بند کا عنوان ہی یہ ہے 'در بیان اینکہ خودی از
عشق و محبت استحکام می پذیرد ۔"

نقطه نور م که نام او خودی است زیر خاک ما شرار زندگی است از محبت می شود پائنده تر زندهتر ، تابنده تر از محبت اشتعال جوبرش ارتقائ مکنات مضمرش فطرت او آتش اندوزد ز عشق عالم افروزی بیاموزد ز عشق عشق را از تیغ و خنجر باک نیست اصل عشق از آب و باد و خاک نیست

ہ ۔ ایضاً ص ۱۸ ۔

در جهان بهم صلح و بهم پبکار عشق آب حیوان دیغ جوبردار عشق بود از نگاه عشق خارا شق بود عشق شود عشق آخر سراپا حق شود عاشتی آموز و مجبوبی طلب چشم نوحے قلب ایوبے طلب کیمسا پیدا کن از مشت گلے بوسه زن بر آستان کاسلے بوسه زن بر آستان کاسلے روم را همچو رومی برفروز روم را در آتش تبریز سوز

اقبال کے یہاں اس قسم کے اشعار بکٹرت مختلف مجموعوں میں موجود ہیں ، ان میں سے بعض حضرات اس غلط فہمی میں مبتلا ہوئے ہیں کہ امرا کے صاف و سادہ سعنی یہ ہیں کہ اقبال 'علم و فن' اور 'حکمت و دانش' کی اہمیت کو تسلیم نہیں کرتے لیکن علم و حکمت کے محدود ترین معنوں میں بھی اقبال اس کی اہمیت کا اعتراف کرتے ہیں ، جاوید نامہ میں فرمانے ہیں : 'ا

قوت مغرب نه از چنگ و رباب نے دختران ہے۔ ججاب نے ز سحر ساحران لاله روست نے ز عربان ساق و نے از قطع موست محکمی او را نه از لادینی است نے فروغش از خط لانینی است

<sup>، ۽ ۽</sup> جاويد نامه ، ص ۽ . ۽ ۔

قوت افرنگ از علم و فن است از سمین آتش چراغش روشن است

علم و فن را اے جوان شوخ و شنگ مغز میباید نه ملبوس فرنک

فكر چالاكى اگر دارد بس است طبع دراكى اگر دارد بس است

لیکن اس علم و فن کی رسائی یا اس کے ذریعے سے رسائی کی بس ایک حد ہے: تسخیر کائنات ، مادی وسائل کا حصول اور مادی ترقی ۔ اگر یہ علم محض اس تک محدود ہو در رہ جائے نو بقول مولانا روم:

علم را برتن زنی مارے بود

اسی لیے اقبال بے دانش کی دو قسمیں بتائی ہیں :''

اک دانش نورانی اک دانش برہانی ہے دانش برہانی حیرت کی فراوانی

یمی دانش برہانی ہے جسے ہم عرف عام میں عقل یا علم کا نام دیتے ہیں اور ظاہر ہے کہ اس علم میں جس قدر اضافہ ہوتا ہے انسان پر اسی قدر اپنے جہل اور بے بصری کا انکشاف ہوتا ہے اور ساری کائنات اسے ایک حیرت کدہ نظر آتی ہے اور ہر قدم پر ایک نیا عالم اس کی حیرت میں اضافہ کے لیے دوجود رہتا ہے ۔ اسی لیے ضرب کلم میں فرمائے ہیں: "

١١ - بال جبريل ص ٣ -

۲۲ - ضرب کلیم ص ۱۰ -

ہسکل کا صدف گہر سے خالی سے اس کا طلسم سب خیالی اعجام خرد ہے ہے حضوری ہے فاسفہ رندگی سے دوری

## فرب کام میں فرمائے ہیں :"ا

مشق ناپید و خرد می گزدش صورت مار عفل کو نام سکا عفل کو نامع فرمان نظر کو نام سکا دهوند نے والا ستاروں کی گزرگاہوں کا اپنے افکار کی دنیا میں سفر کو نام سکا دنی حکمت کے خم و بیچ میں الجھا ایما آج دک فیصلہ نفع و ضرر کو نام سکا حس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا زندگی کی شب تاریک سحر کو نام سکا زندگی کی شب تاریک سحر کو نام سکا

اور جاوید ناسه ۱۳ کا یه شعر و

گفت این علم و ہنر ؟ گفتم کر پوست گفت حجت جبست ؟ گفتم رویۓ دوست

اور اسی جاوید نامه میں یہ شعر ہیں :

علم در اندیشه می گیرد مقام عشق را کاشاده قلب لا ینام

۱۳ - ضرب کایم ص ۱۳ -۱۳ - جاوید نامه ص یه ـ

علم تا از عشق برخوردار نیست جز هماشیانه افکار نیست این هماشیانه سحر سامری است علم بے روح القدس انسون گری است بے تجلی مرد دانا ره نبرد از لکد کوب خیال خویش مرد دانا مید بخیال خویش مرد عقل مردی و دین محبوری است

اس نارسائی کا معمولی سا اندازه اس سے کیجیے کہ بقول کا کثر خلیفہ عبدالحکیم :"ا

''کوئی بڑے سے بڑا فلسفی ایسا نہیں گزرا جس کو خلق خدا نے مذہبی پیشوا تسلیم کرکے اس کی پیروی کی ہو ، بقول عارف رومی:

گر باستدلال کار دین بدے فخر رازی رازدار دین بدے پائے استدلالیان چوبین بود پائے چوبین بود پائے چوبین سخت ہے تمکین بود نور حق از سینہ سینا مجو روشنی از چشم ناینا مجو

ابن سینا جیسے فلسفی اور جلال الدین رومی جیسے صاحب حال کا مقابلہ کریج ہوئے علامہ اقبال بھی کہہ گئے ہیں:

ه ۱ - نفسیات واردات روحانی ، ولیم جیمز ، ترجمه محلیف عبدالحکیم ، عبلس ترتی ادب طبع دوم ۱۹۶۵ لاهور ، مقدمه ص ۵ -

بو علی اندر غبار نافه گم دست رومی پردهٔ محمل گرفت

عرض عقل کی نارسائی اور عفل کے وسیلہ سے حاصل شارہ علم کی ے سائبگی کا اعتراف اقبال کے بہاں بار بار ملتا ہے۔ جند منتخب اشعار اور دیکھیے:

خرد سے راہرو روشن بھر ہے خرد لیا ہے چراغ رہگذر ہے درون خانہ ہنگاہے ہیں کیا کیا جراغ رہگذر ہے چراغ رہگذر دو کیا خبر ہے چراغ رہگذر دو کیا خبر ہے (بال جبریل)

عقل گو آسناں سے دور نہیں اس کی تقدیر میں حضور نہیں دل یہ طلب دل کا نور نہیں آئکھ کا نور دل کا نور نہیں

(بال جبريل)

بگذر از عقل و درآویز ، سوج یم عشق کد دران جوئے تنکمایہ گہر پندا بیست (بیام مشرق)

نشان راه ز عقل بزار حیله مپرس بها که عشی کالی زیک فنی دارد

(پیام مشرق)

دانش حاضر حجاب اکبر است بت پرست و بت گر است

ها به زندان مظاهر بستمای از حدود حمی برون نا جستمای (اسرار خودی)

عقل اور علم ، دانش مکتب کے بارے میں یہ وہی نقطہ انظر ہے جو صوفیہ کا ہے۔ شاہ بو علی قلندر سے منسوب یہ دوہرہ سنیے :

ہوتھی تھی سو کھوٹی بھٹی پنڈت بھیا لہ کوئے ایک ہی اچھر پرج کا پھیرے سو پنڈت ہوئے

یہی پریم کا ایک اچھر ہے جس کی صوفیا نے تعلیم و تلقین کی ہے اور اسے معرفت کا زینہ قرار دیا ہے ۔

یہ عشق اور محبت کیا ہے ؟ کیا اس سے مراد صرف صنف مخالف سے ایک جنسی لگاؤ ہے یا اس کے معانی اور مفہوم میں اس سے زیادہ وسعت ہے ۔ دیر تقی میر اردو کے مشہور شاعر اور صوفی منش انسان تھے ۔ ان کے والد محمد علی اپنے زہد و تقویل کی بناء پر علی متقی کہلائے تھے ۔ دیر اپنی خود نوشتہ سوانخ عمری ذکر دیر میں فرمانے ہیں :

الهميشه ياد اللهى ميں مصروف رہتے تھے اور حق تعالىٰ نے ہميشه انهيں ذلت سے محفوظ ركھا اور جب كبهى ان كى طبيعت شكفته ہوتى تو فرماتے كه بيٹا عشق اختيار كرو، عشق ہى اس كارخانه پر مسلط ہے ، اگر عشق نه ہوتا تو يه ممام نظام درہم برہم ہو جاتا ۔ بے عشق كے زندگانى وبال ہے اور عشق ميں دل كھونا اصل كال ہے ۔ عشق ہى بادا ہے اور عشق ہى بگاڑتا ہے۔ "

ے عشق باید ہود نے عشق نباید زیست پیغمبر کنعانی ، عشق سبرے دارداا

اور ان اشعار میں میر کی زبانی عشق کی نوعیت سنیے:
عشق ہی عشق ہے جہاں دیکھو
سارے عالم میں بھر رہا ہے عشق
عشق معشوق عشق عاشق ہے
یعنی اپنا می مبتلا ہے عشق
کون مقصد کو عشق بن بہنچا
کرون مقصد کو عشق بن بہنچا
آرزو عشق ، مدعا ہے عشق

### \* \* \*

عشق سے نظم ہے یعنی عشق ہے کوئی ناظم خوب ہر شے یاں پیدا جو ہوئی ہے موزوں کر لایا ہے عشق ظاہر باطن ، اول آخر ، پائیں بالا عشق ہے سب نور و ظلمت، معنی و صورت، سب کچھ آب ہوا ہے عشق موج زنی ہے میں فلک تک ، ہر لجہ ہے طوفاں زا سرنا سر ہے نلاطم جس کا وہ اعظم دریا ہے عشق سرنا سر ہے نلاطم جس کا وہ اعظم دریا ہے عشق

اور عقل و عشق کے مرتبہ کا اندازہ بھی آن کے سامنے ہے:

شور میرے جنوں کا جس جا ہے دخل ِ عقل اس مفام میں 'لیا ہے

۱۶ - خواجه احمد فاروق ، میر تقی میر حیات اور شاعری ، اعجمن ترقی اردو بهند علی گڑھ ، ۱۹۵۰ عاشاعت اول ص ۵۵-۵۵ -

میر کا ذکر یہاں صرف ہطور مثال کیا گیا ورند صوفیا کی اپنی تحریروں میں عشق کے متعلق بڑی تفصیل سے فکھا گیا ہے۔ دیکھیے علامہ اقبال اس موضوع پر کس طرح اظہار خبال فرماتے ہیں :

عشق کی گرمی سے ہے معرکہ کائنات علم مقام صفات عشق تماشائے ذات

۔شی سکون و ثبان ، عشق حیات و ممات علم ہے بیدا سوال ، عشق ہے پنہاں جواب عشق سے (ضرب کلیم ص ۱۳)

بگذر از عقل و درآویز بموج یم عشق آشه دران جوے تنک مایہ گہر پیدا نیست (پیام مشرق ص ۲۰۳) .

عشق کی نیخ جگردار اڑالی کس نے علم کے ہاتھ میں خالی سے نیام اے ساق (بال جبریل ص ۱)

\* \* \*

می نداند عشی سال و ماه را دیر و زود و نزد و دور راه را

عقل در کوہی شگافے می کند تا بہ گرد او طوافی سی کند

کوه پیش عشق چون کاهی بود دل سریع السیر چون ماهی بود (جاوید نامه ص ۱۵) در دو عالم ہر کجا آثار عشق ابن آدم سرمے از اسرار عشق (جاوید ناسہ ص ۹۸)

#### \* \* \*

زندگی را شرع و آئین است عشق ، اصل مهذیب است دن ، دبن است عشق (جاوید نامه ص ۱۱۲)

#### \* \* \*

علم بر ہم و رجا دارد اساس عاشقان را نے اسبد و نے ہراس

علم برسان از جلال کائمات عسی غرق اندر جال کائمنات

علم را بر رفنه و حاضر نظر عشنی گوید آنچه میآید نگر

علم پیهان بسته با آئین جبر جارهٔ او جیسے غیر از جبر و صبر

عسنی آزاد و غمور و ناصبور در تماندائے وجود آمد جسور (جاوید نامہ ص ۱۳۹)

#### \* \* \*

ے خطر کود پڑا آنش ہمرود میں عشق عتل ہے محو تماشائے لی بام ابھی (بانگ درا ص ۲۰۱۳)

نشان راه ز عقل بزار حیله مپرس بیاکه عشق کالے ز یک فنی دارد بیاکه عشق کالے ز یک فنی دارد (پیام مشرق ص ۱۹۰۰)

رسوز ییخودی میں عقل و عشق کا موازنہ ذرا تفصیل سے ہے:

سوسن از عشق است و عشق از سومن است عشق را نا ممكن است عقل سفاک است و او سغاکتر پاکتر ، چالاکتر ، ہے باکنر عقل در بیجاک اسباب و علل عشتی چوگانباز میدان عمل عشق صيد از زور بازو افكند عقل مکار است و داسے سیزند عفل را سرمایه از بیم و شک است عشق را عزم و بقین لاینفک است آن کند تعمیر تا ویران کند این کند ویران که آبادان کند عقل چون باد است ارزان در جهان عشق دمباب و بهائے او گران عقل محکم از اساس چون و چند عشق عریان از لباس چون و چند عقل میکوید که خود را پیش کن عشق گوید استحان خویش کن

عقل بانحس آشنا از اکتساب عشق از فضل است و باخود در حساب

عقل گوید شاد شو! آباد شو! شق گوید بنده شو\* ، آزاد شو

(رسوز بیخودی - ص ۱۲۵-۱۲۹)

اور اس سے آگے اس عشق کے ایک مظاہرہ کو اس طرح نظم كا به:

> عشق را أرام جان حریت است نامه اش را ساربان حریت است

> آن شنیدسی که سنگام نبود عشق با عقل ہوسپرور چہ کرد

> أن امام عاشفان پور رسول ع سرو آزادے ز بستان رسول م

> الله الله بائ بسم الله پدر معنی ذبع عظیم آمد پسر

آن سهزادهٔ خير الملل دوش ختم المرسلين م نعم العمل

سرح رو عشق غبور از خون او شوخی این مصرعه از مضمون بهو (رموز بیخودی ۱۲۹-۱۲۸)

<sup>\*</sup>یه وہی مقام عبدیت ہے جس کو حضرت عبدد الف ثانی احمد سرہندی ج کے افکار میں کال معرفت کہا گیا ہے۔ اس کی تفصیل اپنے موقع پر ملاحظہ ہو ۔

مسلک تصوف میں عشق کی ذوعیت کے بارے مبن علامہ اقبال فرماتے ہیں :

"Semitic religion is a code of strict rules of conduct, the Indian Vedanta on the other hand, is a cold system of thought. Sufism avoids their incomplete psychology, and attempts to synthesise both the Semitic and the Aryon formulas in the higher category of Love's.

فلسفہ کی تاریخ میں عشق کی تعریف اور تشریح پر بہت کچھ لکھا جا چکا ہے۔ اس تفصیل کو یہاں دوہرانے کی ضرورت نہیں۔ طرف یہ دیکھنا ہے کہ صوفی اس باب میں کیا کہرے ہیں۔ جسماکہ سمیدی ابواب میں بیان کیا جا چکا ہے صوفیہ اپنی تعلیات اور مسلک کی بنیاد قرآن کریم اور حدیث نبوی م پر رکھتے ہیں۔ عشق ، عشف النہی اور عشق وسول م کے بارے میں وہ قرآن حکیم کی آیات اور احادیث نبوی سے استدلال کرتے ہیں۔

سورة البقرة مبن ارشاد سوا ہے:

''اور ایک آدمی وہ (بھی) ہیں جو علاوہ خدا تعالٰی کے اوروں کو بھی شریک (خدائی) قرار دیتے ہیں آن سے آیسی محبت الله سے (رکھنا ضروری) ہے اور جو سومن ہیں آن کو الله نعالیٰ کے ساتھ قوی محبت ہے ۔'' جو سومن ہیں آن کو الله نعالیٰ کے ساتھ قوی محبت ہے ۔''

اور سورة آل عمران ميں ہے:

''آپ فرما دیجیے کہ اگر تم خدا تعاللی سے محبت رکھتے ہو تو تم لوگ میرا اتباع کرو۔ خدا تعاللی تم سے محبت کرنے لگیں۔ کے اور تمھارے سب گناہوں کو معاف کر دیں گے اور الله تعالی بڑے معاف کرنے والے بڑی عنایت فرمانے والر ہیں ۔'' (سوره ۳ ـ آيت ۳۱)

مورة الهايدة سي ارشاد ہے:

الے ایمان وانو ! جو شخص تم میں سے اپنے دین سے اللہ دین سے پھر جائے تو اللہ تعاللی بہت جلد ایسی قوم پیدا کرد ہے گا جس سے اس کو (یعنی اللہ نعاللی کو) محبت ہوگی اور ان کو اس سے (عنی اللہ نعالی سے) محبت ہوگی ۔''

(سورة ۵ - آيت ۱۵)

خضرت ابو ہریرہ مِن سے روایت ہے کہ رسول خدا نے فرمایا: اس پاک ذات کی فسم ہے جس کے باتھ میں معری جان ہے کہ تم میں سے کوئی (کاسل) ا ماندار نہیں ہو سکتا جب تک کے میں اس کے نزدیک اس کے باپ اور اس کی اولاد سے زیادہ محبوب تہ ہو جاؤں ۔'' حضرت انس ع سے بھی بعینہ یہ حدیث مروی ہے مگر اس کے آخر میں یہ الفاظ ریادہ بیں "اور عمام لوگوں سے زیادہ محبوب نه هو حاؤل ـ"

ایک اور حدیت حضرت انس اط سے مروی ہے کہ:

الله علی ایر تین دانس جس کسی میں ہوں گی وہ ایمان کی شیرینی کا مزہ پائے گا ، اللہ اور اس کا رسول م اس کے نزدیک تمام ماسوا سے محبوب ہوں اور جس کسی سے محبت کرے تو اللہ ہی کے لیے اس سے محبب کرمے ، اور کغر میں واپس جانے کو ایسا برا سمجھے جیسے آگ میں ڈالر جانے کو ۔''اا

۱۸ - تجرید بخاری ، کتاب الایمان ، ص ۱۹ -

۱۷-۱۹ ص ۱۷-۱۹ -

صوفیہ نے احوال کی جو تفصیل بتائی ہے وہ حسب ذیل ہے:

ر ـ مراقبد ـ م ـ قرب ـ س ـ محبت ـ س ـ خوف ـ ه ـ رجا ـ مراقبد ـ م ـ الس ـ م ـ المينان ـ به ـ مشاهده ـ م ـ الس ـ م ـ المينان ـ به ـ مشاهده ـ م ـ الس ـ م

صوفیہ کے بقول مقامات اور احوال کی یہ منزلیں کسی مرشد کامل کی رہبری اور رہنائی میں طے کر کے صوفی اپنی منزل مقصود تک پہنچ جاتا ہے۔ ان میں سے ہر مقام اور حال کے محتلف مدارج بیں ۔ محبت کے تین مدارج بتائے گئے ہیں :

- ا عام لوگوں کی محبت جو خدا کے احسان اور عنایت کی شکرگزاری سے ان کے دل میں پیدا ہوتی ہے کبونکہ قلب انسان قطری طور پر اپنے محسن کی طرف مائل ہونا ہے ۔ قرآن حکیم میں سورۃ رحان میں اللہ تعالیٰی نے آن نعمتوں کو ذکر کیا ہے جو اس نے اپنے بندوں کے لیے پیدا کیں او پوچھا ہے کہ ان نعمتوں میں سے تم کس کس کو جھٹلاؤ گے یہ محبت کا ادنای درجہ ہے ۔
- ہ ۔ دوسرا درجہ محبت کا صادقین کی محبت ہے جو خدائے بعاللی کہ ہے نیازی ، جلال و جبروت ، عظمت و شو کت دو دیکھ کر اد کے قلوب میں پیدا ہوتی ہے ۔ اس کی مثال ابوالحسین نوری (وفات ۹۹۲ه/۱۲۹۶) کے اس قول میں ملتی ہے :

وربك الاستار و كشف الاسرار ـ"

الهردے چاک ہو گئے اور اسرار و رسوز منکشف ہو گئے ۔''

س ۔ تیسرا درجہ محبت کا وہ ہے جو صدیقین و عارفین کو حاصا ہوتا ہے اور اس کا حصول معرفت کامل کا نتیجہ ہوتا ہے یہ طبقہ بلا کسی سبب کے خدا کو دوست رکھتا ہے۔ رم اسکیایکمثالرابعہعدویہ(وفات۱۸۵۵ه/۱۸۶)ہیںجورابعہبصر: کے نام سے بھی مشہور ہیں ۔ آن کا شار ببع بابعین میں ہوتا ہے اور وہ مشہور صوفی ہزرگ سری سقطی کی ہم عصر تھیں ، بصرہ کی رہنے والی تھیں اور بھپن میں یتیم ہو گئی تھیں ، حدیث کی عالم تھیں اور بڑی عابد و زاہد تھیں ، ہمبشہ روزہ رکھا کرتیں ۔ دن کو اپنر اقا کی خدمت کر تیں اور رأت کو عبادت اللہی میں مصروف رہتیں ۔ بیان کیا جاتا ہے کہ ایک ران ان کا آقا بہدار ہوا نو دیکھا کہ رابعہ کا کمرہ ہقعہ ٔ نور بنا ہوا ہے اور وہ ایکگوشہ میں سربسجود انتمائی نیازمندی سے کہہ رہی ہیں: خداوندا ! تو جانتا ہے کہ میرا دل بیرا فرمانبردار ہے۔ اگر میں دوسرے کی مملوک نہ ہوتی دو ایک لمحد بھی نیری یاد سے غافل نہ رہتی ، لکن تو نے محم کو ایک مخلوق کے قبضہ مبر دے راکھا ہے ناچار نیری خدمت میں دبر سے حاضر ہوتی ہوں ۔ یہ سنتے ہی آفا پر خوف طاری ہوا اور اس نے رابعہ جم کو آزاد کر دیا ۔ رابعہ جم نے بقیہ عمر عبادت و ریاضت میں گزاری ـ وه اکثر و ببشتر روتی رېتی نهیں اس اے نہیں کہ ان کو دوزخ کا حوف یا جنت کی طلب سپی بلکہ محض اللہ کی محبت کی وجہ سے - بذکرة الاولیا میں ببان کیا گیا ہے کہ حضرت وابعہ بصری م نے فرمایا کہ میں بے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا ، آپ م ہے پوچھا اے رابعہ منم مجھ کو دوست رکھتی ہو ، میں نے جواب دیا اے ر ول اللہ (صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم) وہ کون ہے جو آپ کو دوست نہیں رکھتا لیکن حق تعالیٰ کی محبت نے مجھ کو اس طرح گھیر رکھا ہے کہ اس کے سوا کسی اور کی دوستی یا دشمنی کے لیے میرے دل میں کوئی جگہ ہی بلق نہیں رہی -تاریخ نصوف اسلام میں حضرت رابعہ "حب اللمی کا مثالی تمونہ ہیں ۔ تذکرۃ الاولیا میں ہی ان کی یہ دعا مذکور ہے:

وخداوندا! اگر نو حشر کے دن مجھ کو دوزخ میں بھیجے گا تو

<sup>.</sup> ٢ ـ لذكره الاولباء ص سم

میں تیرا ایک ایسا راز فاش کر دوں گی جی کی وجہ سے دوزخ مجھ سے ہزار سالہ راہ کے فاصلہ پر بھاگ جائے گا۔ خداوندا تو نے دنیا میں جو کچھ میرا حصہ مقرر کر رکھا ہے اسے اپنے دشمنوں میں تقسیم کر دے اور جو کچھ آخرت میں مقرر کو رکھا ہے اسے اپنے دوستوں میں بانٹ دے اس لیے کہ میرے لیے صرف تیری ذات ہی کافی ہے۔ خداوندا اگر میں عذاب دوزخ کے خوف سے تیری عبادت کروں تو تو مجھے دوزخ میں ڈال دے اور اگر میں جنت کی آرزو میں عبادت کرتی ہوں تو نو مجھے ہمیشہ کے لیے اس سے محروم کر دے ۔ لیکن خدایا اگر میں صرف تیری معبت کی خاطر عبادت کرتی ہوں اگر میں صرف تیری معبت کی خاطر عبادت کرتی ہوں اگر میں صرف تیری معبت کی خاطر عبادت کرتی ہوں اپنے جال ازلی سے محروم نہ رکھنا ۔"

ہم نے عشق اور محبت کے الفاظ اس بحث میں بطور سترادف استعال کیے ہیں۔ محبت درجہ کال کو پہنچے تو عشق ہے لیکن صوفیہ (اور خود اقبال نے بھی) اس استیاز کو سلحوظ نہیں رکھا ہے ، اسکی تفصیل بیان کرتے ہوئے ڈاکٹر خلیفہ عیدالحکیم فرماتے ہیں :"

''عبت انسان کو انسان کے ساتھ بھی ہوتی ہے اور جال فطرت کے سانھ بھی ۔ بعض اوقات مجرد تصورات مثلاً حربت ، عدل ، وغیرہ کے ساتھ بھی ۔ طبیعت کا لگاؤ عشق کے درجے تک پہنچ جاتا ہے اور عاشق پر وہی کیفیتیں طاری ہوتی ہیں جو شخصی عشق کا خاصہ ہیں ۔ غرض کہ عشق افراد کا بھی ہو سکتا ہے اور اشیا یا مظاہر فطرت کا بھی اور معقولات و مجردات کا بھی ، اسی طرح بندہ کو خدا کا بھی عشق ہو سکتا ہے ، جذب و کشش کی کیفیتیں مختلف ہیں مگر انسان کے پاس محبت یا عشق کے علاوہ اور کوئی الفاظ نہیں ، زبان کا افلاس محبت کی اس بوقلہ وی اور ثروت تأثرات کو ادا کرنے سے قاصر ہے ۔''

سولانا روم اسی کیفیت کو بیان کریے ہیں:

پرچم گویم عشق را سرح و بیان چون بعشق آیم خجل باشم ازان گراست گرچه نفسیر زبان روشن گراست لیک عشق یے زبان روشن تراست عشق یے زبان روشن تراست عشق و عانمی بهم عشق گذن"

مولانا روبی جو علامہ اقبال کے ببر و مرشد بیں آن کی مثنوی میں اس موضوع ہر حو اشعار ہیں آن میں سے بعض بہاں نقل کیے جائے بین :

ماشفی پیدا است از زاری دل نست بهاری چون دیاری دل علت عاشق ز علتها جداست عشق اصطرلات اسرار خداست عاشقان را بر نفس سوزیدنیست بر ده وبران خراج و عشر نست خول شهبدان را زآب اولی تر است این خطا از صد ثواب اولی تر است در درون کیب رسم نبله نیست چه غم از غواص را باچیار نیست چه غم از غواص را باچیار نیست

۲۲ - مثنوی دفتر اول ص ۲ -

۳۰ - مراة المثنوي ، ص ۲۰۱ و ، ابعد

نو ز سرسستان قلاؤزی مجو جامه چاکان را چ<sub>ه</sub> فرسائی **رفو** علت عشق از همه دینها جداست عاشقان را مذہب و ملت جداست با دوعالم عشق را بیگانگی اندر و بغتاد و دو دیوانگی تو کہ یوسف نیستی یعقوب باش همچو او با گریه و آسوب باش تو که شیرین نیستی فرباد باش چو نئے لیلمل تو مجنون گرد فاش شاد باش اے عشق خوش سودائے ما ام طبیب جمله علتهائے ما ا ح دوائے نخوت و ناموس سا اے تو افلاطون و جالینوس ما ہیچ عاشق خود نباشد وصل **جو** تا نہ معشوقش ہود جویائے او لیک عشق عاشقان تن زه کند عشق معشوقان خوش و فربه کند در دل معشوق جمله عاشق است در دل عذرا همیشه وامق است در دل عاشق مجز معشوق نیست درسیان شان فارق و مفروق نیست

عشتی زنده در روان و در بصر ہر دسے باشد ز غنچہ نازہ تر عشق آن زنده گزین کو باقیست وز شراب جانفزایت ساقیست عشق آن بگزین که حمله انبیا *باهنند ار عشق او کار و کبا* عشق بر مرده نباشد پائدار عسق را بر حنی جان افزائے دار عشق ز اوصاف خدائے ہےنیاز عاشقی بر غیر او باشد مجاز زانکم آن مس زر اندود آمده است ظابرش نور ، اندرون دود آبده است چون شود نور و شود پیدا دخان بفشرد عشق مجازی آن زمان داند آن کو نیک بخت و محرم است زیرکی ابلیس و عشق از آدم است زیرکی بفر**وش حیر**انی بخر زیرکی ظنست و حیرانی نظر جسم خاک از عشق در افلاک شد کوه در رفض آمد و چالاک شد عشق جان طور آمد عاشقا طور مست و خر موسیل صاعقا

/

عشى آن شعله است كو چون برفروخت برچه جز معشوق باقى جمله سوخت تيغ لا در قتل غير حق براند درنگر زان پس كه بعد از لا چه ماند ماند الالله باقى جمله زفت شاد باش اے عشق شركت سوز رفت

عشق جوشد بحر را مانند دیگ عشق ساید کوه را مانند ریگ عشق بشگافد فلک را صد شگاف عشق لرزاند زمین را از گزاف

پیر روسی کے اشعار کے اس مختصر انتخاب سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ صوفیہ کے یہاں عشق کا تصور کیا ہے۔ عملی طور پر صوفیہ میں عشق کی پہلی منزل کسی مرشد کاسل سے عشق ہے جو عشق رسول صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی تربیت کی طرف پہلا قدم ہے اور یہ عشق رسول موفیہ کے یہاں ایک اہم منزل سلوک ہے۔ علامہ اقبال مثنوی اسرار خودی میں اس بحث میں کہ خودی کو عشق و مجبت سے استحکام حاصل ہوتا ہے ، عشق کے بارے میں چند شعر

هست سعشوق نهان اندر دلت چشم اگر داری بیا بنائمت عاشقان او ز خوبان خوب تر خوشتر و زیبا بر و محبوب نر دل ز عشق او نوانا سیشود خاک همدوش ثریا سیشود خاک همدوش ثریا سیشود نماک نجد از ویض او چالاک شد آمد اندر وجد و بر افلاک شد در دل سسلم مفام مصطفیل ماست آبروئ ما ز زام مصطفیل ماست

اس کے بعد نعت رسول (صلی الله علیہ وسلم) ہیں چند نهایت ہر اثر اشعار ہیں جن سے اقبال کے عسنی رسول (صلی الله علیه و سلم) کی شدت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے اور آخر ہیں اس عشق کا اثر دیکھیر:

کبفیت به خیزد از صبیائے عشق بست بهم تقلید از اسائے عشق کامل بسطام در تقلید فرد اجتناب از خوردن خربوزه کرد

عاشقی ؟ محکم شو از تقلید یار تاکمند تو شود یزدان شکار آندکے اندر حرائے دل نشین نرک خود کن سوئے حق ہجرت گزین

محكم از حتى شو سوئے خود گام زن لات و عزائے ہوس را سر شكن لشكر سے پيدا كن از سلطان عشق حلوه گر شو بر سر فاران عشق تاخدائے كعبہ بنوازد ترا شرح انى جاعل سازد ترا

عشق میں تقلید کا کال یہ ہے کہ حضرت بایزید بسطامی نے خربوزہ کھانے سے محض اس لیے اجتناب فرمایا کہ آپ کو معلوم نہ تھا کہ رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے یہ پھل کس طرح کھایا مھا۔ اقبال فرمانے ہیں ''اسی کامل تقلید کا نام عشق ہے۔''''

اقبال کے اردو اور فارسی کلام میں عشق رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) سے متعلق بکثرت اشعار ملتے ہیں :"

بر كد عشق مصطفیل سامان اوست عر و بر در گوشه دامان اوست سوز صدیق و علی از حق طلب ذره عشق نبی از عشق اوست را حیات از عشق اوست برگ و ساز كائنات از عشق اوست

. . (پیام مشرق)

عشق رساول (صلی الله علیہ وسلم) میں بعض صوفیہ نے اس حد تک سلت کا اظہرار کیا ہے کہ بہ معنی ظاہر آن کے کابات پر کفر کا

مرہ - اسرار خودی ، حاشیہ ص ۲۷ \*اس موضوع پر کسی قلر تفصیل سے آگے بحث کی گئی ہے -

گان ہوتا ہے ، مثلاً وفور شوق میں محبت اور عشق اللہی پر عشق رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ترجیح دینا ، اس قسم کا ایک مشہور شعر ہے :

اللہ کے پلے میں وحدت کے سوا کیا ہے لینا ہے بسیں جو کجھ لے لیں کے محد سے

افبال کے یہ شعر دیکھیے:

معنی حرفم کنی تحقیق اگر بنگری با دید صدیق رخ اگر فوت فلب و جگر گردد نبی م از خدا محبوب در گردد نبی م (اسرار خودی و رسوز بیخودی ص ۱۱۵)

بدن واماند و جانم در تک و پوست سوئے شہر مے کہ بطحا در رہ او ست دو باش این جا و با خاصان بیامیز کہ من دارم ہوائے منزل دوست

بعض صوفبہ کا عقیدہ ہے کہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم زندہ ہیں اور آج بھی آپ سے مستفیض اور آج بھی آپ سے مستفیض ہوسکتے ہیں جس طرح آپ کی حیات طیبہ میں ہوتے تھے۔ اپنے ایک خط میں علامہ اقبال فرمانے ہیں : "

"میرا عقیدہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں اور اس زمانے کے لوگ بھی اسی طرح مستفیض ہو سکتے ہیں جس طرح صحابہ رخہوا کرتے نہے ۔ لیکن اس زمانے میں تو اس

٢٥ - مكتوب بنام نيازالدين خان ، مكاتيب اقبال حصد دوم ص ١٧٠ -

فسم کے عقائد کا اظہار بھی اکثر دماغوں کو ناگوار ہوگا۔ اس واسطے خاموش رہتا ہوں ۔"

یہ مسئلہ بالکل وہی اہل باطن اور اہل ظاہر کی کشمکش کا ہے جس کا اظہار ناریخ تصوف میں بار بار ملتا ہے اور اقبال کا نقطہ نظر عین صوفیہ کے نقطہ نظر کے مطابق نظر آتا ہے ، اس لیے یہ قیاس ہے جا نہیں کہ اقبال خود بہت سے اسرار و رموز کا اظہار کرنے میں نامل کرتے تھے اور صرف ایک حد تک ہی ان کا انکشاف کرتے تھے بقول ان کے (ساقی نامہ) :

اگر بنک سر سوئے برتر پوم فروغ تجلی بسوزد پوم

اس عشق کے مناظر و مظاہر بکٹرت ہیں۔ ان میں سے بعض کا ذکر اقبال نے اس طرح کیا ہے:

# واقعه معراج

وہ یک کام ہے ہمت کے لیے عرش برین کمہد رہی ہے یہ مسلمان سے معراج کی رات سبق ملا ہے یہ معراج مصطفیٰ سے مجھے

## شهادت حضرت امام حسين

رسوز بیخودی میں" ''در معنی حریت اسلامیہ و سر حادثہ' کربلا" نے عنوان سے فرمانے ہیں :

هر که پیهان با هو الموجود بست گردنش از بند هر معبود رست مومن از عشق است و عشق از سومن است عشق را ناممکن ما ممکن است

۲۹ ـ اسرار خودی و رموز بیخودی ص ۲۱ ـ

عقل سفاک است و او سفاک تر پاک تر جالاک تر عمل عقل در پیچاک اسباب و علل عشق جوگانباز میدان عمل عشق صید از زور بازو افگند عقل مکار است و دامے میزند عقل را سرمایه از بیم و شک است عشق را عزم و یقین لاینفک است عشق را عزم و یقین لاینفک است

غرض عقل و عشق کا سوازنہ کرنے کے بعد لکھتے ہیں :

عشق را آرام جان حریت است نافه اش را ساربان حریت است آن شنیدستی که بهنگام نبرد عشق با عقل بهوس پرور چه کرد آن امام عاشفان پور بتول و ازاد و ز بستان رسول و اند بیر الله الله الله بائ بیر عظیم آمد پسر معنی ذیح عظیم آمد پسر بر آن شهزادهٔ خیر الملل دوش ختم المرسلین و نعم الجمل دوش ختم المرسلین و نعم الجمل سرخ رو عشق غیور از خون او سرخ رو عشق غیور از مضمون او

درمیان است آن کیوان جناب مجموع حرف قل هوانند در کتاب خاست آن سر جلوهٔ خبر الامم چون سحاب قبله باران در قدم بر زمین کربلا بارید و رفت لاله در ویرانها کارید و رفت تا قیامت قطع استبداد کرد در جون او چمن ایجاد کرد

اسی سلسلےمیں اسرار و رموز میں ودر بیان این کہ مقصد حیات مسلم اعلائے کامة است و جہاد اگر محرک او جوع الارض باشد در مذہب اسلام حرام است' کے عنوان سے لکھتے ہیں :

قلب را از صبغة الله رنگ ده عشق را ناموس و نام و ننگ ده طبع مسلم از محبت قابر است مسلم ار عاشق نباشد كافر است

اسی سلسلے میں لاہور کے مشہور صوف بزرگ حضرت شیخ میاں میر کا ذکر کیا ہے:

حضرت شیخ میال میر ولی بر خفی از نور جان او جلی بر طریق مصطفلی محکم پئے نغمہ عشق و محبت را نئے تربتش ایمان خاک شہر ما مشعل نور بدایت جر ما اس کے بعد کا عنوان ہے : اندرز میرنجات نقشبند المعروف بد ہاہائے صعرائی کد برائے مسلمانان ہندوستان رقم فر،ودہ است ۔ اسی میں مولانا روم کا وہ مشہور شعر ہے :

علم را بر تن زنی مارے بود علم را بر دل زبی بارے بود

اور پھر ایک قصہ اخوند روم ، بیان کیا جو حلب میں درس علوم دیتے بھے :

هائ در زنجیر نوجیهات عقل کشتیش طوفانی ظلمات عقل موسئی بیگانه سبنائے عشق میں در مشق و از سودائے عشق

اور اسی قصد میں ہے:

سوز شمس از گفته ملا فزود آنشے از جان نبریزی کشود بر زمین برق نگاه اوفتاد خاک از دم او شعله زاد نشی دل خرس ادراک سوخت دفتر آن فلسفی را پاک سوخت مولوی ببگانه از اعجاز عشق مولوی ببگانه از اعجاز عشق نا شناس نغمهائ ساز عشق

سوز عشق از دانش حاضر مجوے کیف حق از جام آین کافر مجوے دانش حاضر حجاب اکبر است بت پرست و بت فروش و بت گر است \*

فطرتش از سوز عشق آزاد ماند در جهان جستجو ناشاد ماند عشق عشق افلاطون علت بائ عقل به نسود از نشترش سودائ عقل جمله عالم ساجد و مسجود عشق سومنات عقل را محمود عشق

مسجد قرطبہ اقبال کی ایک مشہور نظم ہے جس سے ان کے فکری نظام کے بعض پہلوؤں کی وضاحت ہوتی ہے ۔ مثلاً نظریہ فن ، نظریہ زمان و مکان وغیرہ ۔ اس نظم میں ایک بند میں عشق کے باب میں یہ اشعار ملتر ہیں :

مرد خدا کا عمل عشق سے صاحب فروغ عشق ہے اصل حیات ، سوت ہے اس پر حرام تند و سبک سیر ہے گرچہ زمانے کی رو عشق خود ایک سیل ہے سیل کو لیتا ہے تھام عشق کی تقویم میں عصر روال کے سوا اور زمانے بھی بیں جن کا نہیں کوئی نام عشق دم جبرئیل ، عشق دل مصطفلی عشق خدا کا رسول ، عشق خدا کا کلام

عشق کی مستی ہے ہے پیکر کل تابناک عشق ہے صہبائے خام ، عشق ہے کاس الکرام عشق ہے کاس الکرام عشق فقیمہ حرم عشق امیر جنود عشق ہے ابن السبیل اس کے ہزاروں مقام عشق کے مضراب سے نقمہ تار حیات عشق سے ناور حیات ، عشق سے ناور حیات ، عشق سے ناور حیات

شہادت حضرت امام حسین کے سلسلے میں ہم اقبال کے اشعار پیش کر جکے ہیں۔ قرآن حکیم میں بیشار ایسے واقعات ہیں جن کی نشریج صرف عشق سے ہو سکتی ہے۔ ایک واقعہ حضرت اہراہیم اور بمرود کا ہے کہ بقول اقبال:

صدق خلیل بھی ہے عشق، صبر حسین بھی ہے عشق معر کہ وجود میں بدر و حنین بھی ہے عشق

صوفیہ پر اکثر ایک اعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ عشق کے جذبہ سے مغلوب ہو کر بعض اوقات ایسے کاپات ان کی زبان سے ادا ہوئے ہیں کہ عائم ہوش میں ان کے ادا کرنے والے کو کافر کہیں ۔ مثلاً عاشق کفر اور مسابانی میں تمیز نہیں کرتا ، علامہ اسے ایک اور بہلو سے دیکھتے ہیں:

اگر ہو عشق تو ہے کفر بھی مسلمانی نہ ہو تو مرد مسلمان بھی کافر و زندیت کافو بیدار دل پیش منم به ز دیندار که خفت اندر حرم \*

عقل و دل و نگاه کا مرشد اولین ہے عشق عشق عشق نہ ہو تو شرع و دیں بتکده تصورات

سطور بالا میں اقبال کے کلام سے ان کے تصور عشق کے باب میں جو مثالیں پیش کی گئی ہیں ان سے اقبال کے نظریہ کی وضاحت ہو جاتی ہے ۔ کہا جاتا ہے کہ فلسفہ عشق کا ماخذ حکیم افلاطون کا فلسفہ عشق کو عرف عام میں فلاطونی عشق ہی کہتے ہیں ۔ ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم لکھتے ہیں :

"جہاں تک عشق کے نظریات کا تعلق ہے آن کے دلائل و شواہد کے ایک معتدبہ حصہ کا سراغ افلاطون یونانی تک لگایا جا سکتا ہے جس نے تمام تصورات کو خواہ وہ اسلامی ہوں یا سسیحی بہت زیادہ متأثر کیا ہے ۔"""

جہاں نک سراغ لگانے کی بات ہے افلاطون کے علاوہ دیگر مذاہب اور فلسفوں میں بھی عشق و محبت کے سوز کا سراغ مل جائے گا لیکن اقبال کا نقطہ نظر اس بارہے میں واضح طور پر مولانا روم اور بعض دوسرے اکابر صوفیہ کے نقطہ نظر سے اس قدر قریب ہے کہ ان کے نظریات کا ماخذ قرآن حکیم ، احادیث نبوی ، تاریخ اسلام ، سیرت صحابہ اور صوفیہ کی تعلیات ہی کو قرار دیا جا سکتا ہے ۔ عملی زندگی میں بھی اقبال کی سیرت سے اس کی تاثید ہوتی ہے اور اس سے ہم ایک باب میں الگ بحث کر رہے ہیں ۔ بہوتی ہے اور اس سے ہم ایک باب میں الگ بحث کر رہے ہیں جن ہماں ہم کشف المحجوب سے کچھ اقتباسات پیش کرتے ہیں جن ہم ویری می خور کے نقطہ نظر کی وضاحت ہوتی ہے :

ہمبت کے منعنی کی وضاحت کرتے ہوئے ہجویری فرماتے ہیں :^'

واجهای نفت گویند محبت ماخود است از حبه بکسر حا و آن تخمهائ بود که اندو صحرا بر زمین افتد بس حب را حب مام کردند ازانکه اصل حبات اندر آنست چنانکه اصل نبات اندر آنست چنانکه اصل نبات اندر حب چنانکه آن تخم اندر صحرا بریزد و اندر خاک پنهان شود و باران با برآن می آید و آفتامها بران می تابد و سرما و گرما بران می گذرد و آن تخم به تغیر ازمنه ستغیر بمی گردد چون وقت وسے فراز رسد بروید و گل برآرد ، و مجمره دید ، به به بین حب اندر دلے چون مسکن گیرد بحضور و غیب و بلاء و محنت و راحت و لذت و فراق و وصال متغیر نگردد ...

اس تعریف کی روشنی میں اقبال کے دو اشعار دیکھیے جو مسجد قرطبہ کے عنوان سے ہم اوپر نقل کر چکے ہیں ، اسی کی صدارئے باز گشت سنائی دیتی ہے ، عشق اصل حیات ہے ۔ موت اس ہر حرام ہے ۔ زمانہ بدلتا ہے لیکن عشق زمانے کی رو کو تھام لیتا ہے ۔ اس سے پیکر گل تابناک ہے ۔ حضور و غیب ، بلا و محنت ، راحت و لذت ، فراق و وصال اس کے سیکڑوں مقام ہیں اور عشق ان سب سے گزرنا ہے اور خود زمانہ کے تغیرات سے اثر پذیر نہیں ہوتا ۔ بعض صوفیہ کے اقوال اور اعال جو بظاہر شریعت کے مطابق نظر نہیں آئے ، آن کی تاویل میں بعض حضرات فرمائے ہیں کہ عشق نظر نہیں آئے ، آن کی تاویل میں عبادت ظاہری اور پابندی شریعت باقی نہیں رہتی ، ہجویری و فرمائے ہیں ۔ ان

۲۸ ـ کشف المحجوب متن تصحیح کرده وانتین ژوکوفسکی ، بقلم پد عباسی ، موسسه ٔ چاپ و انتشارات امیر کبیر ـ

وم ـ ايضاً ص ٢٠٨٠م.م -

"عبت آنست که با طاعت محبوب دست درآغوش کنی و از مفالفت و اعراض کنی از آیخ برگاه که دوستی اندر دل قوی تر بود فرمان دوست بر دوست آسان تر بود ، و این رد آن گروه است از ملحده که گویند بنده اندر دوستی بدرجه رسد کے طاعت ازوے برخیزد ، و این محال بود که اندر حال صحت عقل حکم تکلیف از بنده ساقط شود از آیخ اجاع است کے سریعت عد مصطفلی (صلی الله علیه وسلم) برگز منسوخ نشود و چو از یک کس روا باشد برخاستن آن در حال صحت از بسمه کس روا باشد و این زندقه محض باشد ه

یہ بیان اتنا صاف اور واضح ہے کہ اس سے نہ صرف مسلک عبت میں بلکہ صوفیہ کے مسلک اور نظام فکر میں کہیں بھی ترک شریعت کی گنجائش نہیں رہنی اور جن حضرات نے تصوف اسلامی کے نام پر اس طرح کی باتیں لکھی ہیں آن کا تصوف محل نظر ہے اور میی وہ تصوف ہے جس سے نہ صرف اقبال بلکہ صوفیہ نے خود گریز کیا ہے اور یہ بات صرف اقبال کے دور کی نہیں ، علی الہجویری اپنے زمانے کی شکایت کرتے ہوئے فرمانے ہیں "

"خدائ عز و جل مارا اندر زمانه پدیدار آورده است که ابل آن بهوا را شریعت نام کردهاند و طلب جاه و ریاست و تکبر را عز و علم و ریاء خلق را خشیت و نهان داشتن کبنه را اندر دل حلم و مجادله را مناظره ، و محاربه و سفایه را عظمت، و نفاق را زید و سمنهل را ارادت و بذیان طبع را معرفت ، و حرکات دل و حدیث نفس را محبت و الحاد را نقر و حجود را صفوت و زندقه را فناه و ترک شریعت پیغمبر را (صلیانته علیه وسلم) طریقت و آفت ابل زمانه را معاملت نام کرده اند \_"

<sup>.</sup> ٣ - ايضاً ص ٢٠٠٩ -

عشق کے سلسلے میں مولانا روم کے اشعار ہم چلے نقل کرچکے ہیں ، اِن کے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔ اقبال اس مسلک خاص میں بھی اِن کے فیض کا اعتراف کرتے ہیں :

گره از کار این ناکاره واکرد غبار رهگذر را کیمیا کرد نئے آن نے نوازے پاکبازے مرا باعشق و مستی آشنا کردا

\* \* \*

صوفیانہ مسلک میں ایک مسئلہ فقر کا ہے ۔ اس کی اہمیت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ عرف عام میں تصوف اور فقر نقر بہر مقربہ ہر ادف ہیں ۔ عام طور پر فقر کا مطلب یہ سمجھا جاتا ہے کہ انسان دنیوی اشیا کی ملکیت سے دستبردار ہو جائے ، کسی حابت، کے لیے اسباب ظاہری کے حصول کے لیے جد و جہد نہ درے ، اور امداد غیبی کی ذوقع پر ہاتھ پاؤں ہلانے سے معذور رہے ۔ ہارے یہاں تو فقیر کے معنی اس سے بھی دو قدم آگے بھک منگے اور سوالی کے ہین جو کتے کی طرح در در مارا پھرتا ہے ، ور کسی کے سامے دست طلب دراز کرنے میں عار محسوس نہیں ، ور کسی کے سامے دست طلب دراز کرنے میں عار محسوس نہیں کرتا ۔ دیکھیے ، پیر رومی فقر کے بارے میں کیا فرماتے ہیں : "

وج \_ اشارہ سولالا کی مثنوی کے اس ابتدائی شعر کی طرف :

ہشنو از نے چون حکایت می کند از جدائیہا شکایت می کند

اسی مضمون کا اعادہ مثنوی پس چہ باید کرد اے اقوام شرق کے آغاز میں ہے ۔

ب ب ـ مراة المثنوي ص ١٧٥ و مابعد ـ ر

چون شکسته می ربد راشکسته شو امن در فقر است اندر فقر رو

\* \* \*

محنت فقر ارجه كم از نيش نيست از بلائے اغتنا خود بيش نيست

\* \* \*

کار درویشی و رائے فہم تست سبت سوئے درویشان تو منگر سبت سبت سبت درویشی و رائے کارہا ست دمبدم از حق می ایشاں را عطا ست بلکہ درویشان و رائے ملک و مال روزی دارند ژرف از ذوالجلال پ

آنهنان کنز فقر می ترسند خلق، زیر آب شور رفته تا محلق

گر بترسیدے ازان فقر آفرین گنجها شان کشف گشتے در زمین غم جمله شان از خوف غم در عین غم در آمین دیو می ترساندت بر دم ز فتر سمچو کبکش صید کن اے باز صقر

فتر آن محمود تست اے ہے سعت طبع ازو دایم ہمی ترسانلت گرہدانی رحم این محمود راد خوش بگوئی عاقبت محمود باد فتر آن محمود تست اے نیم دل کم شنو زین مادر طبع مذل چون شکار فتر کر دی تو یقین چون شکار فتر کر دی تو یقین ہمجو کودک اشک باری یوم دین

\* \* \*

ففر فخری ند از گزاف است و مجاز صد بزاران عز پنهان است و ناز فقری خری آن آدد سنی تا ز طاعان گریزم ور غنی گنجها را در خزانے زان نهند تا ز حرص ابل دنیا واربند

\* \* \*

آن گرویه کز فقیری پئے برند صد جهت زائمردگان فانی تراند مرده از یکروست فانی در گزند صوفیان از صد جهت فانی شدند مرگ یک فتل است و این سی صد پزار پر یکے را خونبهائے بیشار

گرچه کشت این قوم را حق بلایا ریخت بهر خونبها انباریا \*

\* \* \*

آن فقیران لطیف خوش نفس کز پئے تعظیم شان آمد عبس آن فقیری بهر پیچا بیچ نیست بل پئے آنکہ بجز حق بیچ نیست بل پئے آنکہ بجز حق بیچ نیست \*

فتر کے متعلق بد خیالات کم و بیش کمام صوفید کے افکار و خیالات کی ترجانی کرتے ہیں اور صوفیہ اس کی بنیاد قرآن حکم اور ادیث نبوی بر رکھتے ہیں ۔ اس سے متعلق حوالے تمہیدی ابواب میں نظر سے گزرہے ، یہاں ہم پھر ایک مرتبہ کشف المحجوب کی طرف رجوع کرتے ہیں ۔ "

"بدانكد درویشی اندر راه خداوند عز و جل س تبتے عظیم است و درویشان را خطرے بزرگ كها قال الله تعالى للفقراء الذین احصروا فی سبیل الله لا یستطیعون ضربا فی الارض بحسبهم الجاهل اغنیاء من التعفف و نیزگفت ضرب الله مثلاً عبداً مملوكا لا یقدر علی شیئی و نیزگفت تتجافی جنوبهم عن المضاجع یدعون ربهم خوفا و طمعا و رسول (صلی الله علیه وسلم) فقر را اختیار كرد و گفت اللهم احینی مسكیناً و امتنی مسكیناً و احشرنی فی زمن المساكین و نیزگفت در روز قیامت خدا وند تعاللی گوبد ادنوا منی احبائی فبقول الملائكة من احباک فیقول فقراء المسلمین و مانند این آیات و روایات بسیار است تاحدے كه از مشموری

٣٠ ـ كشف المحجوب ص ٢١ ـ

باثبات آن حاجت نیابد، می صحت دلایل را، و اندر وقت پیغمبر عم فقرا و سهاجرین بودند آنان کے اندر حکم ادائے عبودبت و صحبت پیغمبر عم بشسته بودند اندر مسجد و و از اشغال بکلی اعرانی درده و نترک معارضه بگفته و خداوند را تعاللی بروزی خود استوار داشته و توکل بروے کرده تا رسول (صلی الله علیه وسلم) مادور بود بصحبت و قبام کردن حق ایشان چنانک فرمود عز من قائل و لا تطرد الذین یدعون ربهم بالغداة و العشی یریدون وجمه و نمز گفت و لا تعد عمناک عنهم نرید زینة الحبوة الدنیا و لا نظم من اغفلنا قلبه عن ذ کرنا ۔"

غرض نہایت نفصیل سے مرآن حکیم اور احادیث نبوی سے فقر کی فضیلت بیان کرنے کے بعد اس کے مختلف بہلوؤں سے بحث کرنے ہیں ۔ ہم اور مختلف صوفیہ کے اقوال اور ارشادات کا حوالہ دیتے ہیں ۔ ہم

- ، ایک فقر رسمی جے اور ایک حقیقی ، ففر رسمی افلاس اضطراری جے اور ففر حفیقی اقبال اختیاری .
- ہ۔ مشائع فرمانے ہیں کہ درویش کا جس قدر ''دست تنگ تر'' ہوتا ہے ، 'حال' اس ہر 'کشادہ تر' ہوتا ہے ۔
- ۳۔ کسی درویش کی ایک بادشاہ سے ملاقات ہوئی ، بادشاہ نے کہا کوئی حاجت ہو تو کہو ، درویش نے جواب دیا کہ میں اپنے ''بندۂ بندگان خود'' سے کوئی حاجت نہیں رکھتا ۔ بادشاہ نے پوچھا یہ کیونکر ؟ کہنے لگا میر بے دو غلام ہیں کہ دوروں تیر بے خداوند ہیں : ایک حرص اور دوسر بے طول امل ۔
- ہ۔ فقیر وہ نہیں کہ جس کا ہاتھ 'ستاع' و 'زاد' سے خالی ہو بلکہ وہ کہ جس کی طبیعت 'مراد' سے خالی ہو ۔

س، - ايضاً ، ص ، ب، و بعد ـ

ہ۔ ابوالحسن نوری نے فرمایا: نقیر نہ ہونے پر خاموش رہتے ہیں اور ہو تو بذل کرتے ہیں یعنی اگر کچھ نہ ملے دو خاموش رہتے ہیں اور اگر کچھ بائے ہیں تو دوسروں کا حق اس پر اولی تر جانتے ہیں اور سخاوت کرتے ہیں۔

ے۔ شیخ المشائخ ابوالقام الجنید بن محمد فرمانے ہیں : فقر نام ہے دل کو اشکال سے خالی کرنے کا ۔

مولانا رومی کے اشعار اور کشف المحجوب کے ان اقتباسات کے بعد اب اقبال کے کلام میں فقر ، فقیری اور درویشی سے متعلق ب، اشعار دیکھیے:

مرد فقیر آتش است ، سیری و قیصری خس است فال و فر ملوک را حرف برهند بس است دبدبه تلندری . طنطنه سکندری آن بهمه جذبه کلیم ، این بهمه سحر سامری آن به نگاه می کشد ، این به سپاه می کشد آن بهمه صلح و آشتی ، این بهمه جنگ و داوری بر دو جهان کشاستند ، بر دو دوام خواستند این به دلیل دلبری

\* \* \*

ضرب قلندری بیار سد سکندری شکن رسم کلیم تازه کن رونق ساحری شکن (جاوید نامه ص ۲۸) این سلیانی است ، آن سلانی است آن سرایا فقر و این سلطانی است

#### \* \* \*

گرچه باشی از خداوندان ده فقر را اؤ کف مده ، از کف مده سور او خوابنده در جان تو بست این کمن مے از نباگان تو ہست در جهان جز درد دل سامان مخواه نعمت از حق خواه و از ساطان مخواه اے بسا مرد حتی اندیش و بصر میسود از کثرت نعمت ضریر کثرت نعمت گداز دل برد ناز میآرد ، نیاز از دل برد سالمها اندر جمهان گردیده ام نم به چشم منعان کم ددده ام با تو گویم معنی این حرف بکر غربت دين نبست فقر ابل ذكر

(جاوید نامہ ص ۵۷)

مثنوی اسرار خودی میں ایک اور عنوان سے فقر غیور کا ذکر کیا ہے۔ اس کے ایک شعر کو دیکھیے تو سعلوم ہوتا ہے کم علی المجویری نے جو قول مشائیخ نقل کیا ہے اسی کو علامہ نے نظم کر دیا ہے۔ مثنوی کا عنوان ہے ''در بیان این کہ خودی از

### سوال ضعیف میگردد" اس کے چند اشعار دیکھیے:

اے فراہم کردہ از شیران خراج گشتہ ووہاہ مزاج از احتیاج

\* \* \*

فطریے کو برفلک بندد نظر ہست می گردد ز احسان مگر

از سوال افلاس کردد خوارتر از گدائی گدیدگر نادارتر

از سوال آشفتہ اجزائے خودی ئے نجلی نخل ِ سبنائے خودی

گرچه باشی تنگ روز و ننگ بخت در ره سیل بلا افگنده رخت

رزق خویش از نعمت دیگر مجو موج آب از چشمه خاور مجو

زیر گردون آن جوان ارجمند میرود مثل صنوبر سربلند در تهی دستی شود خوددار تر بخت او خوابید و او بیدار سر فلزم زنبیل سیل آتش است گر زنبیل سیل آتش است گر زنبیل خود رسه نمینم خوش است چول حیاب از غیرت می داند باش به به بحر اندر نگون بیهانه باش

ایک درویش اور بادساه کی ملاقات کی جو حکایت علی الهجویری نے لکھی ہے اس کا عکس بھی ''اسرار خودی" میں موجود ہے ۔ اس عنوان میں کہ ''مفصد حیاب مسلم اعلائے کلمۃ الله است و جہاد اگر محرف اور جرع الارض باسد در مذہب اسلام حرام است'' حضرت میاں میر کا ایک واقعہ لکھا ہے کہ بادشاہ آپ کی خدمت میں حاضر ہوا، ایک درویش نے سکہ 'سیمین حضرت میاں میر کی نذر کیا:

گفت این ندر حمیر از من پذیر اے ز حق آوارگان را دستگیر غوطمها زد در خوے محنت تنم تنا گره زد درہمے را دامنم گف سبخ این زر حق سلطان ماست آنکه در پیراہن شاہی گدا سن حکمران مهر و ماہ و انجم است ساہ ما مفلس نرین مردم است دیدہ بر خوان اجانب دوخت است دیدہ بر خوان اجانب دوخت است آتش جوعش جہانے سوخت است آتش جوعش جہانے سوخت است

اقبال کے نزدیک دولت دل کی دولت اور مفلسی دل کی مفلسی ہے ۔ اسرار خودی میں ہی عصر حاضر کے خرقہ پوشوں کی حالت بیان کوئے ہوئے فرمائے ہیں :

دیدہ ہا از دولت دل مفلس اند سبنہ ہا از دولت دل مفلس اند

بال جبربل میں بھی فقر کے سلسلے میں بکثرت اشعار موجود ہیں اور ان سے بھی اسی صوفیانہ ففر کے مسلک کی نائبد و تشریح ہوتی سید :

دارا و سکندر سے وہ سرد فقیر اوللی ہو جس کی ففیری میں بوئے اسد اللہی

(ص ، ۵۵)

\* \* \*

عشق دری انتها ، عشق مری انتها تو بھی ابھی ناتمام آم کہ کھوبا گیا مجھ سے نقیری کا راز ورنہ ہے مال فقیر سلطنت روم و شام

(ص، ۱۳)

عجبنهیں کہ سسال کو پھرعطا کر دیں ممکوہ سنجر و ففر جنید و بسطامی

(ص ، سے)

فقر کے ہیں معجزات ، تاج و سریر و سپاہ فقر ہے میروںکا میر، فقر ہے شاہوںکا شاہ

(ص ، ۲۷)

یا سنجر و طعرل کا آئین جہانگیری یا مرد قلندر کے انداز سلوکانہ

یا حیرت فارابی یا تاب و نب روسی یا فکر حکیانه ، یا جذب کنبانه

(ص ، ١٥)

دہ تحتوداج میں ہے لشکروسہاء میں ہے جو باب مرد ِ فلندر کی بارگاہ میں ہے (ص ، ۲۸)

فلمندر جز دو حرف لاالله کعه بهی مهی ر شهتا فقیمه شمیر فارون ہے لغت ہائے حجازی کا (ص ، ۳۲)

ہرار خوف، ہو لیکن زباں ہو دل کی رفیق یمی رہا ہے ازل سے قلندروں کا طریق (ص ، ۴۳)

کافر ہے مسلماں دو نہ شاہی نہ فقبری مومن ہے او کرناہے فقیری میں بھی شاہی (ص ۲۵۰)

، بیری میں ، فقیری میں ، شاہی سیں غلامی میں درجھ کام نہیں بنتا ہے جرأت رندانہ (ص ، ۲۸)

> \* \* \* حکیمی نا مسلمانی خودی کی کلیمی رمز پنهانی خودی کی

تجھے گر فقر و شاہبی کا بتادوں غریبی ہیں نگہبانی خودبی کی (ص ، ۸۹)

\* \* \*

نہ مومن ہے نہ موسن کی امیری ، رہا صوفی گئی روشن ضمیری

خدا سے پھر وہی قلب و نظر مانگ نہیں ممکن امبری نے فمیری

(ص ، ۱۸۸)

\* \* \*

ان اشعار سے صاف اندازہ ہودا ہے کہ اقبال کے نزدیک اصل فقیری خود نگہداری ہے اور اگر یہ صفت ہو تو فقیری امیری ہے اور اید کہ صوفیا میں یہ روشن ضمیری موجود تھی ، یہ دوسری بات ہے کہ بعض نام نہاد صوفیہ کے یہاں جو صرف صوفیہ کا ساحال بنائے ہیں وہ روشن ضمیری باق نہیں رہی کہ دراصل فقر سے پبدا ہوتی ہے۔ یہ قلب و نظر عظیم اللہی ہے۔ چنانچہ فقر کو صوفیاء عظیم اللہی نفر کو صوفیاء عظیم اللہی بن فرمائے ہیں۔ فقیر کی پہچان کے سلسلے میں علی المهجویری نے بحیلی بن معاذ الرازی کا ایک قول نقل کیا ہے: \*\*

''تین قسم کے لوگوں کی صحبت سے پرسیز کرنا چاہیے ،
ایک علمائے غافلین ، دوسرے فقرائے مداہنین اور تیسرے متصوفین جاہلین . . . علمائے غافل وہ بیں کہ دنیا کو اپنا قبلہ دل بنا لیتے ہیں اور شرع کی سختی سے بھاگنے کا حیلہ نکالتے ہیں ، سلاطین کی پرستش اختیار کرتے ہیں اور ان کے درباروں کا طواف کرتے ہیں اور جاہ خلق کو اپنے لیے محراب

٣٥ \_ كشف المحجوب ، ص ، ١٩ -

نائے ہیں اور ادبی زسری کے غرور پر فریفتہ ہوتے ہیں۔ بات کرنے ہیں، دو اپنے دل کی طرف متوجہ رہتے ہیں۔ انجہ اور استادوں پر زبان طعن دراز کرتے ہیں۔ اس وقت اگر کونین کو ترازہ کے ایک پلہ میں رکھیں تو ہیج نظر آئے۔ وہ لوگ حمد و حسد دو مذہب سمجھتے ہیں۔ دراصل یہ سب علم نبی نبی ہو ہیں ہو کہ جس سے علم کی نفی نبی ہو ہے۔ فقرائے مداہنین وہ ہیں دہ جب کسی کا کوئی فعل ان کی خواہش نے موافق و مطابق ہو ، چاہے وہ باطل ہی دیوں نہ ہو ، اس کی مدح کرتے ہیں ، اور اگر کام ان کی خواہش کے خلاف ہو ، چاہے حق ہو اس پر اسے برا بھلا کہتے ہیں اور خلق ہی اور خلق ہی مداہنت کرتے ہیں داور باطل کی خواہش کو خلق کی مداہنت کرتے ہیں داور باطل کی مداہنت کرتے ہیں اور باطل کی خواہش کو خلق کی مداہنت کرتے ہیں داور باطل

بال جريل سے بي بعض اور اشعار ديكھے:

اک ففر سکھانا ہے صیاد کو نخیری اک ففر سے کھلنے ہیں اسرار جمانگیری اک ففر سے فوموں میں سسکہنی و دلگیری اک ففر سے مئی میں خاصیت اکسیری اک فقر ہے ننبیری اس فقر میں ہے میری میراث مسلانی ، سرماید شبیری

(ص ، ١٦٠)

ضرب کلیم میں بھی اس موصوع پر بکٹرب اشعار ہیں ۔ ان میں سے بعض یہاں ہبش کیے گئے ہیں :

> خود دار نه سو فقر نو ہے فہر الہی سو صاحب غیرت دو ہے تمہید اسیری

(ص ، ۱۲۵)

جو فقر ہوا تلخی دوراں کا گلسند اس فدر میں باقی ہے ابھی ہوئے گدائی (ص ، ۱۵۵)

#### \* \* \*

ہونا ہے کومو دشت میں پیدا کبھی کبھی وہ مرد جس کا فقر خزف کو کرمے نگیں (ص ، ۱۵۹)

(ص ، ۲۷)

### \* \* \*

ہے فکر مجھے مصرعہ ثانی کی زیادہ اللہ کر سے نجھ کو عطا فقر کی تلوار فہن فبضے میں یہ تلوار بھی آ جائے تو سومن یا خالد جانباز ہے یا حیدر کرار

### \* \* \*

فقر جنگاہ میں بے ساز و یراق آنا ہے ضرب کاری ہے اگر سینے میں ہے قلب سلیم اس کی بڑھتی ہوئی بیباکی و بیتابی سے تازہ ہر عہد میں ہے قصہ ٔ فرعون و کلیم "

اب ترا دور بھی آنے کو ہے اے فقر غیور کھا گئی روح فرنگی کو ہوائے زر و سیم عشق و مستی ہے کیا ضبط نفس مجھ پہ حرام کہ گرہ غنوے کی کھاتی نہیں ہے موج نسیم

کسے خبر کہ ہزاروں مقام رکھتا ہے ، وہ فعر جس میں ہے بے پردہ روح قرآنی (ص ، ۳۱)

\* \* \*

کیا کیا ہے غلامی میں مبتلا تجھ کو کہ تجھ سے ہو نہ سکی ففر کی نگہبانی (ص ، ۴۳)

\* \* \*

ابک نظم کا عنوان ہی سر و قلندری ہے:

اگرچہ رر بھی جہاں میں ہے قاضی الحاجات
جو فغر سے ہے سیسر نونگری سے نہیں
اگر جواں ہوں ، مربی فوم کے جسور و غیور
قلندری مری لجن دم سکندری ہے نہیں
سبب کچھ اور ہے تو جس کو خود سمجھتا ہے
زوال بندہ سوس کا ہے زری سے نہیں
اگر جہاں میں مرا جوہر آشکا ر ہوا
فلندری سے ہوا ہے ، تونگری سے نہیں
فلندری سے ہوا ہے ، تونگری سے نہیں

\* \* \*

حکمت مشرف و مغرب نے سکھایا ہے مجھے ایک نکتہ لہ غلاموں کے لیے ہے اکسیر دین ہو، فلسفہ ہو، فقر ہو ، سلطانی ہو ہوئے ہیں پختہ عقاید کی بنا پر تعمیر

حرف اس قوم کا ہے سوز، عمل زاروز ہوں ہوگیا پختہ عقاید سے تہی جس کا ضمیر (ص ، ۱۳۳۰)

\* \* \*

اے مربے فقر غیور فیصلہ تیرا ہے کیا خلعت انگریز یا پیراہن چاک جاک اص ۱۹۳۰)

\* \* \*

حاجت سے مجبور مردان آزاد کرتی ہے حاجت شیروں کو روباہ معرم خودی سے جس دم ہوا فقر تو بھی شہنشاہ ، میں بھی شہنشاہ قوموں کی تقدیر وہ مرد درویش جس نے نہ ڈھونڈی سلطاں کی درگاہ

(ص ، ١٦٢)

ایک اور نظم نقر سے متعلق یہ ہے:

مومن په گران بين يه شب و روز دين و دولت قار بازی ناپيد هم بندهٔ عمل ست باق هو نفس در ازی باق هو نفر کي اصل هم حجازی جس فقر کي اصل هم حجازی

فقر سے آدی میں پیدا کی شان یے نیازی کنجشک و حام کے لیے سوت ہے اس کا مقام شاہباری روشن اس سے خرد کی آنکھیں بے سرمد ہوعلی و راری حاصل اس کا شکوہ محدود فطرت میں اگر نہ ہو ایازی میری دنیا کا یه سرافیل ر کھتا نہیں ذوق بے نوازی ہے اس کی نگاہ عالم آشوب در پرده تمام کارساری فقر غیور جس نے پایا یے نبخ و سناں ہے مرد غازی مورن کی اسی میں ہے امیری الله سے مانک یہ نفیری

اس اقتباس میں خاص طور پر اس فقر غیور کا ذکر کیا ہے جس کی اصل بقول اقبال حجازی اور اسلامی ہے۔ اس وضاحت کی ضرورت یوں پیش آئی کہ فقر اور درویشی کی بعض شکلیں بعض اور مذہب اور مسالک میں بھی ملتی ہیں۔ مثلاً کہا جاتا ہے کہ صوفیہ اپنے فقر کے مسلک میں عیسائیت سے متأثر ہوئے ہیں کہ عیسائیوں میں ایک طبقہ ایسا تھا جو ترک دنیا کرکے فقیر ہو جائے تھے لیکن ان کے فقر کی اساس رہانیت تھی اور اسلام میں رہانیت

کے لیے کوئی گنجائش نہیں۔ قرآن حکیم میں جس انسان کے لیے کائنات کو مسخر بتایا گیا ہے اور ہار بار جن نعبتوں کا ذکر کیا گیا ہے ، ایمان لانے والوں کو آن نعمتوں سے متعتم ہونے کا حکم دیا گیا ہے ۔ کھاؤ ، پیو ہاں اسراف بیجا نہ کرو اور نہ صرف دنیا اور جاہ طابی کو اپنا مقصد حیات بنا لو ۔ اسلامی اور صوفیہ کے نقطہ نظر سے اصل درویشی محرومی اور کمزوری کا نام نہیں بلکہ اختیار اور قوت کا نام ہے :

عطا اسلاف کا سوز دروں کر شریک زمرۂ لایحزہوا کر

جسے نان جوہں بخشی ہے نولنے ' اسے ہازوئے حیدر<sup>رخ</sup> بھی عطا کر

یہی حیدری فقر ہے جو اشعار بالا میں شاعر کے پیش نظر ہے چنانچہ جو اشعار پیش کیے جا چکے ہیں آن میں بار بار حضرت علی رفز کا ذکر اسی وجہ سے آیا ہے ۔ یہی وضاحت ضرب کایم میں ایک اور موقع پر ملتی ہے:

کہتا ہے زمانے سے یہ درویش جوا بمرد جاتا ہے جدھر بندۂ حق تو بھی ادھر جا

ہمگامے ہیں میرے تری طاقت سے زیادہ بچتا ہوا بنگاہ ِ قاندر سے گزر جا

میں کشتی و ملاح کا محتاج نہ ہوں گا چڑھتا ہوا دریا ہے اگر تو تو اتر جا

توڑا نہیں جادو سری تکبیر نے تیرا ؟ ہے تجھ میں مکر جانے کی جرأت تومکرجا مہر و مد و اعجم کا محاسب ہے قلندر ایام کا مرکب نہیں ، را دب ہے قلندر

(ص ۱ ۴)

یہ اختیار ، یہ طاقت ، حق شناسی ، حق گوئی اور حق پیمائی ، اسباب ظاہری کی قلت با کثرت سے بے نبازی ، نکبعر اور ایمان کی فوب پر بھروسہ ہی صفات فلندر یا فقیر یا مرد درویش میں ملتی ہیں اور اس کا مقصد حریت اور آزادی ہے جس کی بناء پر اقبال نے فلندر کو ایام کا مرکب نہیں راکب بتایا ہے ۔ یہ صفت اقبال کے ماں اور اشعار میں بھی وضاحت سے ملتی ہے:

پانی بانی کر گئی مجھ کو قلندر کی یہ بات جب حھکا دو غیر کے آگے نہ تن نیرا نہ من

اور ضرب کیم میں فرساتے ہیں :

ازل سے فطرت احرار میں ہیں دوش بدوش قلندری و تباہوشی و کلمداری

(ص سهر)

جسا کہ ہم نے سطور بالا میں عرض کیا ہے اقبال اپنے فقر کے تصور کو راہبانہ درویشی سے بالکل الگ سمجھتے ہیں:

کچھ اور چمز ہے شاید تری مسلمانی نری نگاہ میں ہے ایک فقر و رہبانی سکوں ہرستی راہب سے فقر ہے بیزار فقیر کا ہے سفینہ بمیشہ طوقانی پسند روح و بدن کی ہے وانمود اس دو کہ ہے نہاہت ورمن خودی کی عریانی

وجود صیرتی کائنات ہے اس کا اسے خبر جے یہ باتی ہے اور وہ فانی اسی سے پوچھ کہ پیش نگاہ ہے جو کچھ

اسی سے پوچھ کہ پیش نگاہ ہے جو کچھ جہاں ہے تا کہ فقط رنگ و بوکی طغیانی

یہ فقر مرد مسلماں نے کھو دیا جنب سے رہی نہ دولت سلمانی و سلیمانی

(ص ۱۵)

فقر کی یہ اصطلاح اور اس کا یہ صوفیانہ تصور اقبال کے کلام میں اس کثرت سے ملتا ہے کہ بیشار اشعار آن کے مجموعہائے کلام سے پیش کیے جا سکتے ہیں لیکن وضاحت کے لیے جو اشعار اوپر نقل ہوئے وہ کافی شہادت ہیں ۔ اقبال خود اپنی زندگی کو اسی اسلامی اور صوفیانہ قلندری اور درویشی کے سانچے میں ڈھالنا جاہتے تھے ۔ آن کو نہ اپنی شاعری ہر ناز تھا ، نہ علم فر حکمت اور فلسفہ پر ، نہ وہ اپنی سیاسی بصیرت پر ناز کرتے تھے ۔ وہ کیا تھر ؟ اس کا اندازہ آن کے آخری دو اشعار سے ہوتا ہے:

نسیمے از حجاز آید که ناید سرود رفته باز آید که ناید سرآمد روزگار این فقیرے دگر دانائے زاز آید که ناید

اقبال کے بہاں فقر و قاندری کے سلسلے میں اشعار کی کثرت خاص توجہ کی مستحق ہے۔ اس کا ایک پہلو یہ ہے کہ عشق رسول جو ان کے بہاں ایک بنیادی عنصر کی حیثیت رکھتا ہے ، انھیر رسول آکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے فقر کی طرف بھی متوجہ کرت

ہے۔ اسرار خودی میں جو نعتید اشعار ہیں آن میں بھی یہ پہلو کمایاں ہے ۔ صوفیہ کے نزدیک فقر کا اعلمٰی ترین مقام ذات رسول کریم م میں سلتا ہے ۔ حضرت علی المهجوری نے حضرت جنید کا ایک قول نقل کیا ہے : "

"بمناده كويد التصوف سبني على تمان خصال: السخاء و الرضا و الصبر والاشارة و الغربة و لبس الصوف و السياحة و الفقر - أما السخا فلابراهيم و اما الرضا فلاسحني و اما الصبر فلايوب و اما الاثارة فلز كريا و اما الغربة فلبحبلي و أما لبسالصوف فلموسلي، واما السياحة فلعيسلي ، و اما الففر فلمحمد صلوات الله عليهم اجمعین - گفت بنائے نصوف بر هشت خصلت است اقتدا بهشت پیغمس سخاوت بابراسیم و آن چندان بود که پسر فدا کرد و برضا باسحاق کے بفرسان خدا رضا داد و بترک جان عزیز خود بگفت و بصبر بایوب که اندر بلای کرمان صبر کرد و باشارت بز کریا کم خداوند گفت اذ نادی ربم نداء خفاً و بغربت بيحيلي كم اندر وطن خود غريب بود و اندر ميان خویشان ازیشان بیگانه و بسیاحت بعیسلی که اندر سیاحت خود چنان محرد بود که جز کاسه و شانهٔ نداشت ، چون بدید که كسر بدو مشت آب ميحورد كاسه بينداخت ، و چون بديد كم بانگشتان تخلیل می کرد شانه بینداخت و بلس صوف بموسی م كه سمه جامعهائ وس پشمين بود، و بفقر بمحمد علمهم السلام كه خدائ عز و جل كليد همه گنجها روئ زمين بدو فرستاد و گفت محنت برخود منه و ازین گنجها خود را تجمل ساز، گفت نخواهم بار خدایا مرا یک روز سیردار و دو روز گرسنه و این اصول اندر معاملت سخت نیکوست ـ "

اگر غور کرکے دیکھا جائے تو آٹھ خصائل: سخا، رنیا ، صبر ، ۔ ۳- - کشف المحجوب ص ۲۰ - اشارة ، غربت ، لباس صوف ، سیاحت اور ففر ، دراصل فقر کے ہی مختلف چاو ہیں ۔ فقر ترک اختیاری کا نام ہے نه کہ مجبوری کا اور اگر یہ ترک اختیاری ہوا تو سخا کا منبع ہے کہ صاحب اختیار اسباب ظاہری سے اپنی ذات کو آرام و آسائش پہنچانے کی بجائے اسے دوسروں کی خدمت کے لیے بخش دیتا ہے اور یہی سخاوت کا اعلیٰ مقام ہے اور یہی رضائے اللہی کا مرتبہ کہ اسباب ظاہری موجود ہوں یا نہ ہوں فغیر ہر حال میں شکر گزار رہتا ہے اور راضی بہ رضائے اللہی ۔ اسی طرح صبر کا اعلیٰی مقام بھی مقام فقر ہے کہ جو رضائے اللہی ۔ اسی طرح صبر کا اعلیٰی مقام بھی مقام فقر ہے کہ جو کرہت جس کے معنی یہاں افلاس نہیں بلکہ ایک طرح کا تجرد ہے وہ عربت جس کے معنی یہاں افلاس نہیں بلکہ ایک طرح کا تجرد ہے وہ کہیں فقر سے ہی منسلک ہے کہ بندہ سوائے اپنے خالق کے کسی کو حاجتروا نہیں سمجھتا اور نہ کسی پر تکبہ کرتا ہے ۔ اس کی ایک مثال حضرت ابوبکر صدیق ش کے بہاں ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ش کے بہاں ملتی ہے ۔ حضرت ابوبکر صدیق ماحب کشف الحجوب کا قول دیکھیے ہے۔

ر ۔ وقو صدیق اکبر خ اندر حال تجرید جامہ صوف پوشید ۔''

ب سیخ الاسلام و بعد از انبیا بهترین انام کے خلیفہ پیغمبر جبود،
و امام و سید اہل تجرید و پیشوائے ارباب تفرید، و از آفات
نفسانی بعید، ابوبکر بن عبدالله بن عثمان رض الصدیق رضی الله عنه
کے ویرا کر امات مشہور است و آیات و دلائل ظاہر اندر معاملات
و حقائق و اندر باب تصوف طرفے از روزگار و کے گفتہ
شدہ است و مشائخ ویرا مقدمہ ارباب مشاہدت داشتہ اند۔

ب \_ از وے می آید کہ گفت دارنا فانیة و احوالنا عاریة و انفاسنا معدودة و کسلنا موجودة ، سرائے ماگزرنده است ،

٣٠ - كشف المحجوب ص ٥٠ -

٣٨ - ايضاً ص ٢٨ -

و احوال ما اندرو عاربت و نفسهائے ما بشار ، و کا پلی ما ظاہر، پس عارت سرائے فانی از جمل باشد و اعتاد برحال عاربتی از بلد و دل بر أنفاس معدود نهادن از غفلت و کا پلی را دین خواندن از غبن کے آنچہ عاربت بود باز خوابند و آنچہ گزرنده بود نماند ، و آنچہ اندر عدد آید " برسد و کا پلی را خود دارو نیست "

- ہ ۔ نخست گفت دنیا برمن فراخ گردان، آنگاہ مرا از آفت آن نگاہدار و اندر تحت این رمزیست یعنی نخست دنیا بدہ تا شکر آن بکتم ، آنگاہ تو نبق آن دہ ما از برائے تو دست ازان بدارم و روئے ازان بگردایم ، نا بہم درجہ شکر و انفاق یافتہ باشم و ہم مفام صبر و نا اندر فقر مضطر نباشم کے ففر سرا باختیار مائد ۔"
- ه و ابزیکر صدیق م صاحب صحو بود آفت قبض دنیا بدید و ثواب درک آن معلوم ارد دست ازان بداشت تا پیغمبر کفت عیال را چه ماندی ، گفت خدارے و رسول ورے -۳۰
- ب ان الصفا صفة الصديق رض ، ان اردت صوفيا على التحقيق ، از انج صفا را اصلى و فرعى است ، اصلش انقطاع دل است از اغيار ، و فرعش خلو دست از دنبا عدار ، و اين بر دو صفت صديق اكبر رض است ـ

اس کے بعد ہجویری نے تفصیل سے اصل انقطاع کے سلسلے میں لکھا ہے کہ جب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے وفات پائی تو اصحاب اللہ ایت شکستہ دل تھے اور حضرت عمر اللہ تلوار ہاتھ میں لیے بھر نے نہے کہ جو شخص یہ کہے گا کہ عدم نے وفات پائی اس کا سر آڑا

وس ـ ایشاً و ، ـ

<sup>.</sup> بم . اينها ص ٢٨٩ -

دوں گا۔ حضرت ابوبکر صدیق نظ باہر مشریف لائے اور فرمایا کہ اور ورمایا کہ اور جن کا معبود مجد میں اوک مجد مرخصت ہوئے اور جو خدائے ہد کی پُرستش کرتے ہیں وہ زندہ ہے اور ہرگز اسے موت نہ آئے گی۔ جو شخص فانی پر دل لگاتا ہے فانی فنا ہو جاتا ہے اور جو حضرت باقی سے وابستہ ہوتا ہے نفس فنا ہو جائے تو وہ قائم بہ بقا ہو جاتا ہے۔ اس کے بعد صفائے فرعی کا ذکر کرنے ہوئے خاو دست از دنیا خدار ، کی وضاحت فرمائے ہیں :

'اما خلو دست از دنیا بے غدار آن بود کے ہرچہ داشت ار مال و منال و منال جملہ بداد و کلیمی در پوشیدہ ، بہ نزدیک پیغمبر مالد ، پیغمبر ویرا گفت ما خلفت لعیالک فقال الله و رسوله مرعیالان خود را چہ باز گذاشتی از مال خمید ، گفت دو خزینه بے نہایت و دو گنج نے غایت گفتا چہ چیز ، گفت بکر معبت خدائے نعالی و دیگر متابعت رسولش ، چون دل از تعلق صفو دنیا آزاد گشت ، دست از در آن خالی گردانید و این جملہ صفت صوفی صادق بود و انکار این جملہ انکار حق و مکابر ۂ عیاں بود ۔''

اس واقعہ کو علامہ اقبال نے بانگ درا میں اس طرح نظم کیا ہے:"

اک دن رسول پاک سے اصحاب رہ سے کہا دیں مال راہ حق میں جو ہوں تم میں مال دار

ارشاد سن کے فرط طرب سے عمر رط آٹھے اس روز ان کے پاس تھے درہم کئی ہزار

رم - ايشاً ص ٣٥-٣٦-٣٠ -

۲۸ ـ بانگ درا، ص ۲۵۰ -

دل میں یہ کہ رہے تھے کہ صدیق رط سے خرور بڑھ کو رکھے گا آج قدم میرا راہوار لائے غرض کہ مال رسول امیں م کے ہاس اینار کی ہے دست نگر ابتدائے کار پوچھا حضور سرور عالم <sup>م</sup> نے اے عمر<sup>رخ</sup> اسے وہ کہ جوش حق سے ترمے دل کو ہے قرار رکھا ہے کچھ عمال کی خاطر بھی تو نے کبا مسلم ہے ابنے خویش و اقارب کا حق گزار کی عرض نصف مال ہے فرزند و زن کا حق باق جو ہے وہ سلن ییضا پہ ہے ناار النے میں وہ رفیق نبوت بھی آگہا جس سے بنائے عشق و محبت ہے استوار لے آیا اپنے سابھ وہ مرد وفا سوشت ہر چبز جس سے چشم جہاں میں ہو اعتبار ملک یمین و درېهم و دینار و رخت و جنس اسپ قمر سم و شتر و قاطر و حار بولے حضور م چاہیے فکر عبال بھی کہنے اگا وہ عشق و محبت کا رازدار اے تجھ سے دیدۂ مہ و انجم فروع گیر اے تیری ذات باعث نکوین روزگار پروانے کو چراغ ہے بلبل کو پھول بس صدیق ج کے لیے ہے خدا کا رسول م بس ظاہر ہے یہ صورت فقر اختیاری کی ہے جسے صوفیہ نے غنا کہا ہے اور درحقیقت جس نے اس طرح انفاق فی سبیل اللہ کو آپنا سلک بنایا اس نے خدا اور اس کے رسول عمر توکل کیا اور اس کی مثالیں صوفیہ کی تعلیات اور ان کے کردار میں جا بجا ملتی ہیں مثالیں صوفیہ کی تعلیات اور ان کے کردار میں جا بجا ملتی ہیں عمید رسالت مآب ، دور صحابہ رض ، تابعین اور تبع تابعین سے لے کر عمیر حاضر نک تاریخ اسلام اس فسم کے واقعات سے بھری ہؤی ہے ۔

جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے یہ صوفیہ کا فقر اسلامی فہر ہے جو رہبانیت ، عیسائیت یا بدھ ست کے فقر سے مختلف ہے۔ اس کی ایک تمایاں خصوصیت جس کی طرف اشارہ کیا جا چکا ہے یہ ہے کہ یہ فقر غیور ہے جو اسے گدائی اور طلب سے ممتاز و ممیز کرتا ہے ۔ افبال کے کلام میں اس غیرت سے متعلق بکٹوت اشعار ملتے ہیں ۔ مفلا ، بانگ درا میں ہی ایک نظم کا عنوان ہے : خطاب بہ جوانان اسلام : ""

کبھی اے نوجواں مسلم ندہر بھی کیا تو نے وہ کیا گردوں تھا تو جس کا ہے اک ٹوٹا ہوا تارا تجھے اس فوم نے پالا ہے آغوش محبت میں کچل ڈالا تھا جس نے پاؤں میں تاج سر دارا میدن آفریں ، خلاق آئین جہانداری وہ صحرائے عرب یعنی شتر ہانوں کا گہوارا سال الففر وخری کا رہا شان امارت میں

بآب و رنگ و خال و خط چہ حاجت روئے زیبا را گدائی مبی بھی وہ اللہ والے تھے غیور اتنے کہ منعم کو گدا کے ڈر سے بخشش کا نہ نھا یارا

٣٠٨ - ايضاً ص ١٩٨ -

اور اس قسم کی ایک مثال خود اقبال کی اپنی زندگی میں ملتی ہے۔ ار مغان حجاز میں ایک نظم کا عنوان ہے: اسر اکبر حیدری صدر اعظم حیدرآباد د کن کے نام ۔ ۳۳ یہ اس نوٹ کے ساتھ شائع ہوئی ہے:

''دوم امبال کے دوقع پر توشہ خانہ' حصور نظام کی طرف سے جو صاحب صدر اعظم کے ساتحت ہے ، ایک ہزار روپیم کا چیک بطور دواضع سوصول ہوئے پر ۔''

تھا یہ اللہ کا فرماں کہ شکوہ ہرویز دو قلندر دو کہ ہیں اس میں ملوکانہ صفات مجھ سے فرمادا کہ لے اور شہنشاہی کو حسن ندہیر سے دے آنی و فانی کو ثبات میں دو اس بار امانت کو آٹھاتا سر دوش کام درویش میں ہر تلخ ہے مانند نبات غیرت فہر سکر نر نہ سکی اس کو قبول خیرت فہر سکر نر نہ سکی اس کو قبول جب انہا اس نے یہ ہے میری خدائی کی زکات

\* \*

اسی مجموعے سے اس فقر غیور کے بارے میں بعض اور اشعار دیکھیے:

مسلمان آن نقیرے کج کلاہے رمبد از سینه او سوز آہے دلف ناا۔ ! چرا نالد ؟ نداند نگلہ نگلہ کا رسول الله عن نگلہ حق آن ده که مسکین و اسیر است نقیر و غیرب او دیر سیراست

س - ارمغان حجاز ، طبع چهارم منی ۱۹۳۸ لابدور ، ص ۱۲۸-۲۷۸ -

بروے او در میخانه بستند درین کشور مسلمان تشند میراست مسلمان شرمسار از یے کلابی است که دینش مرده فقرش خانقابی است نو دانی در جهان میراث ما چیست کلیمے از قاش پادشاہی است

(ص ، یم)

دگرگوں کرد لادینی جہان را ز آثار بدن گفتند جان را ازان فقرے کہ با صدیق رط دادی بشورے آور این آسودہ جان را (ص ، ۹ مر)

ز سوز این نقیر ره نشینے بده آو را ضمیر آتشینے دلش را روشن و پاینده گردان ز امیدے کہ زاید از یقینے

(می ، ۵۰)

(ص ، ۲۱)

غریبے دردمندے نے نوازے ز سوز نغمہ خود در محدازے تو میدانی چہ میجوید چہ خواہد دلے از ہر دو عالم نےنیازے

فقیرم از تو خواهم هرچه خواهم دل کویم خراش از برگ کاهم

مرا درس حکیان درد سر داد ک، من پروردهٔ فیص نگاهم

بده او را جوان پاکبازے سروش از شرابِ خانہ سازے

موی بازوئے او مانند حیدر<sup>رخ</sup> دل او از دوگیتی بےنیازے

(س ، ۲۲)

دو سلطان حجازی من فقیرم ولیے در کشور معنی امیرم

جہانے کو ز تخم لا الہ است بیا بنگر باغوش ضمیرم

(ص ، س۸)

ہباغان عندلیبے خوش صفیرے ہراغان جرہ بازے زود گیرے

امیر او به سلطانی فقیرے فقیرِ او بد درویشی امیرے تو اے باد بیابان از عرب خیز ز ز نیل مصریان موجے برانگیز

بگو فاروق را پیغام<sub>،</sub> فاروق که خود در فقر و سلطانی بباسیز

(ص ، ۹ ، س)

خلافت ، فقر با تاج و سریر است زمے دولت کہ پایان ناپذیر است

جوان بحت آمدہ از دست آن فقر کہ ہے او پادشاہی زود میراست

(1100)

عرب را حق دلیل کاروان کرد که او با فقر خود را امتحان کرد

اگر ففر تهی دستان غیور است جهانے را تم و بالا توان کرد

(17. 10)

سنوز اندر جهان آدم غلام است نظامش خام و کارش نا ممام است

. غلام فقر آن گیتی پناہم کہ در دینش ملوکیت حرام است

(m, 172)

اکل کر خانقاہوں سے ادا کر رسم شبیری کم فقر خانفاہی ہے فقط اندو، و دلگیری

(ص ، ۲۹۲)

## \* \* \*

بانگ درا سے ارمغان حجاز اور بس چہ باید کرد اے اقوام سرق تک امبال کے دلام کے مختلف مجموعوں کے مطالعے سے اندازہ و ا ہے کہ فقر و علمدری کے جو مضامین ابتدائی دور میں خال خال نظر آئے تھے آخر دور سب آن کی بار بار تکرار ہوتی ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے در اقبال کے نزدیک فکر حکیان، کی بجائے طریق قلندرادہ ہی سے نشود کار ہو سکتی ہے۔ یہ وہی نتیجہ ہے جس ہر امام عزالی بھی بہنجے تھے - فرآن حکیم ، احادیث نبوی ، سیرت رسول پاک (صلی الله علمه وسلم) ، سیرت صحابه اور اکابر صوفه کی حیات و اقوال سے آل پر اس حقیقت کا انکشاف ہوتا ہے کہ انسان کامل کا محرنہ رسول باک (صلی اللہ علیہ وسلم) کی ذات گر اسی ہے اور آپ کی تقلید اسانیت کی تکمیل کی ضانت ہے۔ آپ کی زندگی سے معرفت النہی کا سبق ملتا ہے اور خودی کے ارتقا کے امکانات کا اندازہ ہو جانا ہے ۔ معراج مصطفیل (صلی اللہ علبہ وسلم) سے آن ہر یہ واز منکشف ہوتا ہے کہ کردوں بھی انسان کامل کے قدموں میں خاک اہ ہے ۔ ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں ۔ اس راہ نوردی میں بیمبر و کسری کی اسارت نہیں ایک بادیہ سنین کی شان فقر کی کارفرمائی ظر آتی ہے ۔ صوفیہ کر ام کی تعلیات اور ان کے اقوال سے بھی اسی ندگی کی رائبد ہوتی ہے ۔ اس پر سم نے تفصیل سے ایک الک باب بی بحث ک ہے اور جن صوفیہ کا ذکر اقبال کے ہاں ملتا ہے اور ان ، زندگی کے جس پہلو نے اقبال کو متوجہ یا متأثر کیا ہے اس کا ائزہ لیا گیا ہے۔ مثنوی پس چہ باید کردہ میں جو ان کے دور آخر

م - اشاعت اول ، ۱۹۳۶ء ـ

(طبع ۱۹۳۹ء وفات المریل ۱۹۳۸ء) کی یادگار ہے خاصی تشریح اور تفصیل سے اس سوضوع پر اظہار خیال کیا ہے۔

عقل کے خطرات ، خدشات آس کی نارسائی اور محروسی اور اس کے مقابلہ میں سوس کے جذب و جنون کی اہمینت کا اندازہ آغاز مثنوی سے سوتا ہے : عنوان ہے: بخوانندۂ کتاب :

سیاه تازه بر انگیزم از ولایت خشق کد در حرم خطر مے از بغاوب خرد است زماند هیچ ندداند حقیقت او را جنون قباست کد موزون بقامت خرد است بآن مقام رسیدم چو در برش کردم طواف بام و در من سعادت خرد است گان مبر کد خرد را حساب و میزان نیست نگاه بنده مومن قبامت خرد است خرد است خرد است خرد است خرد است خرد است

(ص ، س)

اس مثنوی کے لیے ہدایت پھر ایک مرتبہ پیر رومی کی طرف سے ماتی ہے:

پیر رومی مرشد روشن ضمیر کاروان عشق و مستی را امیر منزلش بوتر ز ماه و آفتاب خیمه را از کهکشان سازد طناب نور قرآن درمیان سینداش جام جم شنزمنده از آئینداش از نئے آن نے نواز پاک زاد باز شورے در نہاد میں فتاد \*

گفت جانها محرم اسرار شد خاور از خواب گران بیدار ند جذبههائ تازه او را دادهاند بندهائ کهنه را بکشادهاند

جز تو اے دانائے اسرار فرنگ کس نکو ننشت در نار فرنگ باش مانند خلیلالله مست ہر کہن بتخانہ را باید شکست

اس مثنوی کے دیگر مضامین سے بحث ستعلقہ عنوانات کے نحت ملے گی ہماں فقر سے متعلق بعض اقتباسات بیش کئے جائے ہیں :

چیست فقر اے بندگان آب و گل یک زنده دل یک نگاه راه بین بک زنده دل فقر کار خویش را سنجیدن است بر دو حرف لا الله پیچیدن است فقر خیبر گیر\* با نان شعیر بسته فراک او سلطان و میر فقر ذوق و شوق و تسلیم و رضا ست ما امینیم این متاع مصطفیل ست

ہ ہم ۔ ایضاً ص ۲۳ ۔ \*اشارہ حضرت علی <sup>رمز</sup>کی طرف جو فانخ خیبر ہیں ۔

فقر بر کروبیان شبخون زند بر نوامیس جهان شبخون زند مقام دیگر اندازد ترا از زجاج الماس مىسازد ترا برگ و ساز او ز قرآن عظیم مرد درویشے نہ گنجد در گلیم گرچه اندر بزم کم گوید سخن یک دم او گرمی صد انجمن ے پران را ذوق پروازے دھد پشہ را تمکین شہبازے دھد با سلاطين درفتد مرد فقير از شكوه بوريا لرزد سرير از جنون میافکند پسوئے بہ شمہر وارباند خلق را از جبر و قهر مينگيرد جز بآن صعرا مقام كاندرو شاهين گريزد از مام قلب او را قوت از جذب و سلوک پيش سلطان نعره او لاملوک آتش ما سوزناک از خاک او شعلہ ترسد از خس و خاشاک او برنیفتد ملتے اندر نبرد تا درو باقیست یک درویش مرد

آبروئے ما ز استغنائے اوست سوز ما از شوق بے پروائے اوست خویشتن را اندر این آئینہ بین ما ترا بخشند سلطان مبین حکمت دین دل نوازی ہائے فقر قوت دین ہے نیازی ہائے فقر قوت دین ہے نیازی ہائے فقر

اس اقتماس میں علامہ اقبال نے اس نقر کی حسب ذیل خصوصیات بتائی ہیں :

۱ - سک نگاه راه بین ، یک زنده دل

٣ ـ پنجمدن يو دو حرف لا اله

۳ - حبیر گیر با نان سعس

س ـ ذون و ندوق و تسليم و رضا

ن - وارہاند خلق را از جبر و قہر

۳ ـ فلب او را فوت از جذب و سلوک

ے - استغنا ، ہے نہازی

۸ - دل نوازی

یہ تمام صفات اسی صوفیانہ درویشی کی ببی جن کا سراغ مسلمان صوفہ میں ملتا ہے اور اس دور سے جب تصوف کی اصطلاح بھی نہ نھی ، جیسا کہ علی المجویری نے لکھا ہے کہ ایک زمانہ تھا کہ تصوف ایک عمل تھا ہے نام اور اپنے زمانے کو کہا ہے اس میں ایک نام ہے ہے عمل ۔ زوان کے اس مسئلے ہر الگ ہوت کرنے کی ضرورت ہے۔

گوچه اندو بزم کم گوید سخن .
یک دم او گومی صد انجمن ۳۰
یک بران را ذون پروازے دید
پشد را تمکین شهبازے دید
با سلاطین درفتد مرد فتیر
از شکوه بوریا لرزد سریر ۳۸

ے م - صوفیائے کرام نے کم کھانے ، کم بولنے اور کم سونے کی ہمیشہ تلقین کی ہے ۔ اقبال کا یہ شعر بھی اسی تعلیم کا ترجان ہے :

قلندر جز دو حرف لااله کچھ بھی نہیں رکھتا فقیمہ شمر قاروں ہے لغت ہائے حجازی کا

صاحب كشف المجعوب فرماية بين :

''چنانک جوف را از طعام و شراب نگاه داری ، باید که چشم را از نظاره ٔ حرام و شهوت و گوش را از استاع لهو و غیبت و زبان را از گفتن لغو و آفت و تن را از متابعت دنیا و مخالفت شرع نگاه داری ، آنگاه این روزه بود ۔'' (گشف المحجوب ، ص ، س ، س)

۸ ، اقبال نے اسرار خودی (ص ۲۷) میں ایک واقعہ حضرت ہو علی قلندر

کا نقل کیا ہے کہ ان کا ایک مربد اور پیشدست ہازار گیا ۔
اس وقت عامل شہر کی سواری گزر رہی تھی ، غلام اور چوب دار
اس کے ساتھ تھے ۔ انھوں نے اس درویش کو للکارا کہ راستے سے
ہے جاؤ ، وہ اپنے حال میں مست تھا ، سنا یا نہ سنا ، چوب دار

''مست جام استکہار'' نے اس کے سر پر ایک ڈنڈا مارا ، فقیر اسی
زخمی حالت میں ہو علی قائدر کی خدمت میں بہنچا ؛

در حضور بو علی فریاد کرد اشک ار زندان چشم آزاد کرد

(بقیہ حاشیہ اکلے صفحے پر)

اس فقر غیور ، اسلامی یا صوفیانہ فقر کی بعض اور خصوصیات بھی اقبال کے کلام میں واضح کی گئی ہیں ۔ مثلاً جاوید نامہ میں یہ

(پھھلے صنعے کا ہفیہ حاشیہ)

صورت ہرقے کہ ہر کہسار ریخت شیخ سیل آنش از گفتار ریخت از رک جان آتش دیگر کشود ہا دہیرے خویش ارشادے نمود خامه را هرگیر و فرماینے نویس! از نقیرے سوئے سلطانے نویس پده ام را عاملت بر سر زده است ابر مناع ِ جان ِ خود اخگر زده است ہاز گیر این عامل بد گوہرے ورنه بخشم ملک تو با دیگرے نامه آن بندهٔ حتی دستگاه لرزه با انداخت در اندام شاه پیکرش سرسایه آلام گشت زرد مثل اعتاب شام کشت بهر عامل حلقه رنجير جست از قلندر عفو این تقصیر جست خسرو شیرین زبان رنگین بیان نغمهائش از ضمير كن فكان فطرتش روشن مئال مابتاب كشت از بحر سفارت انتخاب چنگ را پیش تلندر چون نواخت از ندانے شیشہ جانس گداخت

(بقیہ حاشیہ اکلے صفحے ہر)

اشعار دیکھیر:

لی مع الله پر کرا در دل نشست آن جوان مردے طلسم من شکست کر تو خواہی من نباشم درمبان لی مع الله باز خوان از عین جان

یہ وہی مسئلہ فرب و معیت اللہی کا ہے جس کا سراغ صوفیہ کے یہاں ملتا ہے اور صوفیہ جس کی بنیاد فرآن حکیم کی آیات اور احادیث نبوی پر رکھتے ہیں۔ چنانچہ آن اشعار میں جس حدیث شریف کی طرف اشارہ ہے اس کے سلسلے میں حضرت علی الهجویری فرماتے ہیں :

'وکا قال عم لی مع الله وقت لا یسع معی فیه ملک مقرب و لا نبی مرسل ، مرا با خداوند تعاللی وقتیست کے اندر نگنجد اندران بیچ ملک مقرب و نه پیغامبر مرسل ۔"

(چھلے صفحے کا بقید حاشید)

شوکتے کو پختہ چون کہسار بود قیمت یک لغمہ گفتار بود نیشتر بر قلب درویشان سزن خویش را در آتش سوزان سزن

( T 9- T A - T Z 4 ( P)

<sup>4</sup> م - كشف المحجوب ، ص ٣٦٥ -. ن - ايضاً ، ص ، ٣٦٨ -

معراج و را بمقام قرب رسائیدند و سقام را سسافت بود اما قرب معراج و سافت بود سا

قرب و معت اللهی کا یه مسئله نوایت نازک اور اختلافی ہے۔ صوفیہ نے اس پر اپنے نقطہ سے اور علما نے اپنے زاویہ سے بحث کی ہے۔ مثلا ایک واقعہ حضرت عبدالقدوس گنگوہی کا ہے۔ علامہ نے اپنے خطبات میں معراج نبوی کے سنسلے میں حضرت عبدالقدوس گنگوہی کا یہ قول نفل کیا ہے:

و الله ما باز ند گردیم -"

اس پر تبصرہ کرتے ہوئے علامہ اقبال فرمائے ہیں کہ یہ ایک بہت بڑے صوف مسلمان ولی اللہ حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہی رحمة الله علیه کا قول ہے: صوفیانہ ادب کے سارے سرمائے میں شاید ہی کوئی اور مثال مل سکے جہاں ایک مختصر سے جملے میں نبی اور ولی کے نفسیاتی فرق کو اس درجہ صاف اور واضح طریقے پر بیان کیا گیا ہو۔

## تفصیل اس کی یہ ہے: ١٠

"لطائف قدوسی میں ہے کہ ایک دفعہ میر یونس علی ہیگ حضرت شبخ کی ملافات کے لیے حاضر ہوئے، دیکھا کہ آپ پر سرمستی کی کیفیت طاری ہے۔ اس حالت کو دیکھ کر انھوں نے حضرت شیخ سے ساز مجانے کی اجازت طلب کی ، ساز کا بجنا تھا کہ حضرت شیخ پر محویت اور ہیخودی کی

۱۵ - اعجاز الحق قدوس ، شیخ عبدالقدوس گنگوسی اور آن کی تعلیات ، اکیڈیمی آف ایجو کیشنل ریسرچ ، کواچی ، طبع اول ، ۱۹۹۱ ، ه ، ص ، ۱۹۲۰ - ۳۲۸ -

کیفیت اس درجه طاری ہوئی کہ آپ کو کسی چیز کا شعور نہ رہا۔ اس وقت شیخ فرید دانشمند تھانیسری بھی حاضر تھے۔ اسی عالم سرمستی میں حضرت شیخ کی زبان سے کچھ کابات شطحیات نکلے۔ آپ نے فرمایا کہ : ''بھد معطفلی عدر قاب قوسین شطحیات نکلے۔ آپ نے فرمایا کہ : ''بھد معطفلی عدر قاب قوسین او ادنلی رفت و باز گردید ، و افته ما باز نہ گردیم ۔'' پھر تھوڑ نے سے وفقہ کے بعد اسی حالت میں اپنے اس قول کی توجیعہ کرتے ہوئے فرمایا کہ محمد مصطفلی صلی انشوعنیہ و آلہ وسلم عمدہ دار و لنگردار تھے اس لیے آپ واپس تشریف لے آئے مہدہ دار و لنگردار تھے اس لیے آپ واپس تشریف لے آئے شیخ کا اشارہ عمدہ داری و لنگرداری سے عمدہ نبوت و رسالت کی طرف تھا اور لنگر سے مراد آپ کی وہ دعوت عامہ تھی خرمایا گیا۔ پھر آپ نے اسی کیف و سرمستی کے عالم میں فرمایا گیا۔ پھر آپ نے اسی کیف و سرمستی کے عالم میں فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے ہم کہاں ہیں۔ پھر آپ نے بعض فرمایا کہ خدا ہی جانتا ہے بھی فرمائے۔''

اقبال کے یہاں معراج نبوی کی حقیقت پر بہت سے اشعار موجود ہیں جو انسان کامل کی رسائی کی ایک منزل کی طرف اشارہ کرتے ہیں ۔ اس کے بعد کی منزل کے بیان میں اقبال خاموش ہو جاتے ہیں ۔ بال جبریل میں ساقی نامہ کے ان اشعار کا اور کیا مطلب ہو سکتا ہے: "

یه عالم یه بعخانه ٔ چشم و گوش جمال زندگی ہے فقط خورد و نوش

<sup>\*</sup>علامه اقبال نے بھی صوفی اور نبی کے اس مشاہدے کے فرق کو اسی طرح واضع کیا ہے۔ بعث آگے آئی ہے۔

م م - بال جبريل ، ص ١٢٨ -

خودی کی یہ ہے منزل اولیں مسافر ا یہ تیرا نشیمن نہیں تری آگ اس خاکداں سے نہیں جہاں تجھ سے ہے تو جہاں سے نہیں بڑھے جا ید کوہ گراں توڑ کر طلسم زمان و مکاں دوڑ کر

حقیقت پہ ہے جاسہ حرف تنگ حفیقت ہے آئینہ گفتار زنگ فروراں ہے سینہ میں شمع نفس مگر تاب گفنار کہتی ہے بس اگر بک سر سوئے برتر پرم فروغ تعلی بسوزد پرم

## اور یه متفرق اشعار:

رو ہے محیط بیکراں ، میں ہوں ذرا سی آبجو یا مجھے ہمکنار کر یا مجھے ببکنار کر \*\*

میں نونیاز ہوں مجھ سے حجاب ہی اوالی کہ دل سے بڑھ کے ہے میری نگاہ ہے قابو

(ص ۱۳)

اک ادائے نیلگوں کو آساں سمجھا تھا میں (ص ۱۸)

ظاہر نے اقبال کے اس قسم کے اشعار سے یہ نتیجہ نہیں نکالا جا سکتا کد وہ بعض نامنہاد صوفیہ کی طرح حلول کے فائل تھریا وحدت وجود کے اس مسلک کی تائید کرتے تھے جہاں عبد و معبود کی تفریق باقی نہیں رہتی ۔ البتہ وحدت شہود کے اس نظریے سے وہ بہت قریب آ جاتے ہیں جو حضرت شیخ احمد سرہندی مجدد الف ثانی کا مسلک ہے۔ اس کے بارے میں ہم تفصیل سے آگے چل کر جث کریں کے ۔ رہا بعض صوفیا کے بہاں جدب و مستی کے عالم میں ایسر کاات شطحیات جن سے قرب و معیت اللہی کی بعض صورتوں كا اظمار سوتا ہے نو يہ ايك خاص عالم كى باتيں ہيں - خود صوفيه نے ان کی تلفین نہیں کی ہے اور نہ ان کو عوام کے لیے عام کیا ہے ۔ حالت صحو اور حالت سكر الگ الگ ہے مثلاً حضرت عبدالقدوس كنكوبهي كا يد فرسانا "وفقر كد سوسلي كليم الله عليه السلام با حضرت حق سبحانه و تعاللي تكلم كرده بود ما نيز حاضر بوديم -"" یا یہ فرمانا کہ نادانوں نے منصور حلاج کو سولی پر چڑھایا اور مار ڈالا ، اگر میں اس وقت وہاں سوجود ہوتا تو اس کو ہرگز قتل نہ ہونے دیتا''۔ اس فسم کے بیانات کے بارمے میں حضرت عبدالقدوس گنگوہی کا مہ قول ساسنے رکھیے :"

ورو بعضم از ابل ظاہر شطحیات گویند ، بدان معنی کہ خلاف ظاہر ست ، چنانچہ لیس فی الدارین غیراللہ، و اناالحق و سبحانی ما اعظم شابی رد آن جائز نیست کہ اقوال ابل حق و اہل سنت و جاءت اند ، و قبول آن لازم نیست کہ معصوم نیند ، روا باشد

م ہے ۔ بحوالہ اعجاز الحق قدوسی ، محولہ بالا ، ص ۳۲۳ ۔ سہے ۔ ایضاً ، ص ۳۲۹ - ۳۳۰ -

که لغزیده باشند، انبیا معصوم اند، اقوال ایشان را شطحیات نه گویند و مجمل و متشابه خوانند ."

اقبال کے مسلک فقر میں ایک اہم مسئلہ فقر کے مثبت پہلو کا ہے۔ عام طور پر فقر کو عالم اسباب کی کشمکش سے فرار کی ایک صورت سمجھا جاتا ہے اور بہ ایک قسم کی کمزوری اور ضعف ہے دو انفرادی سطح پر فرد کے لیے اور اجتاعی سطح پر فوم کے لیے مفید ثابت نہیں ہوتی کیونکہ اس سے قویل اور ارادہ دونوں میں نمین آ جاتا ہے اور فرد یا قوم یا جاعت عملی اعتبار سے تنازع للبقا اور اردعا کی جد و جہد اور کشمکش حیات میں مثبت کردار ادا نہیں کر سکتی ، اس لیے اقبال نے جن کا پورا فلسفہ زندگی ہی حرکت ، عمل اور جد و جہد کی تفسیر ہے ایسے فقر کے قائل ہیں جو کشمکش حیات سیں انسان کو مردانہ وار مقابلہ کے قابل بنانا جو کشمکش حیات سیں انسان کو مردانہ وار مقابلہ کے قابل بنانا جو کشمکش حیات سیں انسان کو مردانہ وار مقابلہ کے قابل بنانا جو ۔ یہ انسعار دیکھے:

میری نگاہ سے دل سینوں میں کانبتے تھے کھویا گیا ہے تیرا جذب فلمندرانہ کیا ہے ہے اور اور کیا ہے کہا کہ کانبتے تھے

مبری میں فقیری میں شاہی میں غلامی میں دچھ کام بریں بنتا ، ہے جرأت ِ رندانہ (ص ۹۸۰)

اک فار ہے سبیری ، اس ففر میں ہے میری میراث میں اس مسلمانی ، سرمایہ شبیری (ص ، ١٦٠)

دارا و سکندر سے وہ مرد فقیر اولئی ہو جس کی فقیری میں بوئے اسد اللہی

اب خجرهٔ صوفی میں وہ فقر نہیں باقی خون دل شیراں ہو جس فقر کی دستاویز

اے حلقہ درویشاں وہ مرد خدا کیسا ہو جس کے گریباں میں سنگامہ رستاخیر (بال جبریل ص ، ۲۹)

نہ فقر کے لیے ، وزون ند سلطنت کے لیے وہ قوم جس نے گنوایا مناع تیموری (ص ، ۲۳)

دل بیدار فاروق دل بیدار کراری مس آدم کے حق میں کیمیا ہے دل کی بیداری (ص ، عرب).

بڑھ کے خیبر سے ہے یہ معرکہ دین و وطن اس زمانے میں کوئی حیدر کرار بھی ہے (ص ، ۱۹۳)

امارت کیا شکوہ خسروی بھی ہو تو حاصل کیا نہ زور حیدری تجھ میں نہ استغنائے سلانی (ص ، ۱۲۰)

ہے فکر مجھے مصرعہ ثانی کی زیادہ اللہ کرے تجھ کو عطا فقر کی تلوار (ضرب کلیم ، ۲۷)

قبضے میں یہ تلوار بھی آ جائے تو دومن یا خالد جانباز ہے یا حیدر کرار (ص ، ۲۷) حاجت سے مجبور مردانِ آزاد کرتی ہے حاجت شیروں کو روباہ محرم خودی سے جس دم ہوا فقر تو بھی شہنشاہ میں بھی شہنشاہ فوسوں کی تقدیر یہ مرد دروبش جس نے نہ ڈھونڈی سلطاں کی درگاہ جس نے نہ ڈھونڈی سلطاں کی درگاہ

مرد فقر آتش است ، میری و فیصری خس است فال و قر ملوک را حرف بربهند بس است دیدبه فلندری ، طنطند سکندری آن بهمه حدر سامری آن به نگاه می کشد ، این به سپاه می کشد آن بهمه صلح و آشتی ، این بهم جنگ و داوری بر دو جهانکشاستند ، بر دو دوام خواستند این به دلیل دلبری این به دلیل دلبری فرب قلندری بیار ، سد سکندری شکن فرب قلندری بیار ، سد سکندری شکن رسم کلیم تازه کن ، رونق ساحری شکن رسم کلیم تازه کن ، رونق ساحری شکن (جاوید نامه ص ، ۲۸)

عطا اسلاف کا سوز دروں کر شریک زمرہ لایحرنوا کر جسے نان جویں بخشی ہے تو نے اسے بازوئے حیدر بھی عطا کر

ان اشعار میں جبی فقر کا ذکر ہے وہ سد سکندری شکن ہے۔ میری و قیصری کے لیے دہدیہ قلندری جذبہ کلیم ہے۔ اس کی نگاہ سے سینوں میں دل کانیتے ہیں ۔ ان تمام صفات کے سلسلے میں علامہ اقبال نے بار بار حضرت علی طفات کے سلسلے میں علامہ اقبال نے بار بار حضرت علی طفات کے سلسلے میں علامہ اقبال نے بار بار جاتا ہے ، جو خیبر شکن کہلاتے ہیں ۔ جو نان جوس پر صابر و شاکر تھے لیکن جن کی شمشیر ذوالفقار سے باطل کی قوتیں سرنگوں ہو جاتی تھیں ، فتح اور نصرت جن کے قدم چوسی تھی۔ ان کی منقبت میں اسرار خودی میں یہ اشعار موجود ہیں ۔ نیابت اللہی اسرار اسائے علی مہتضلی ۔ "در شرح اسرار اسائی علی مہتضلی ۔ "در شرح اسرار اسائے علی مہتضلی ۔ "در شرح اسرار اسائی علی مہتضلی مہتضلی اسرار اسائی مہتضلی مہتضلی مہتضلی مہتضلی مہتضلی مہتضلی مہتوں مہتضلی مہت

مسلم اول شهر مردان علی من مشق را سرمایه ایمان علی من مشق را سرمایه ایمان علی من از ولائ دودمانش زنده ام در جهان مشل گهر تابنده ام نرگسم وارفته نظاره ام در خیابانش چو بو آواره ام نرمزم ارجوشد زخاک من ازو ست می اگر ریزد ز تاک من ازو ست خاکم و از مهر او آئینه ام می توان دیدن نوا در سینه ام از رخ او فال پیغمبر گرفت از رخ او فال پیغمبر گرفت ملت حق از شکوهش فر گرفت

قوت دين سبين فرسودم اش کائنات آئین پذیر از دوده اش مرسل حق كرد نامش بوتراب حق مدالله خواند در ام الكتاب" ہر کہ دارائے رموز زندگیست سر اسائے علی ناند کہ، چیست خاک تاریکے کہ نام او تن است عقل از بیداد او در شیون است فكر كردونرس زمين پيها ازو چشم کور و گوش نا شنوا ازو از بهوس تیغ دو رو\*\* دارد بدست ربروان را دل برین ربزن شکست شیر حق\*\*\* این خاک را تسخیر کرد این کل تاریک را اکسیر کرد مرنضلی کز تبغ او حق روشن است بو تراب \*\*\*\* از فتح اقليم تن است

<sup>\*</sup>قرآن میں حضرت علی رض کا یہ خطاب نہیں ہے ، البتہ ایک آیت ہے۔

<sup>\*\*</sup>حضرت على ط كى تلواركا نام ذوالفقار ہے ـ

<sup>\*\*\*</sup>شير حق يعني اس<sup>ر</sup> الله حضرت على ر<sup>خ</sup> كا لقب ـ

<sup>\*\*\*\*</sup>اشاره حدیث شریف کی طرف جس میں رسول اللہ م نے حضرت علی رف کو اہوتراب فرمایا اور یہ آپ کی کنیت ہوئی ۔ بخاری شریف جلد اول ، ص ۵۲۵ -

مرد کشورگیر از کراری است کوارش را آبرو خودداری است است بر که در آفاق گردد بوتراب باز گرداند ز مغرب آفتاب بر که زین بر مرکب تن تنگ بست خون نگین بر خاتم دولت نشست زیر پاش اینجا شکوه خیبر است\*\* دست او آنجا قسیم کوثر است\*\* از خودآگلهی ید الللهی کند از یداللهی شهنشاهی کند از یداللهی شهنشاهی کند زیر فرمانش حجاز و چین و روم فروم و روم

<sup>\*</sup>اشارة معجزة رجعت خورشید ، اس کی موافقت اور مخالفت دونوں میں اقوال موجود ہیں ۔ اکثر نے اسے وضعی بتایا ہے ۔

<sup>\*\*</sup> مدیث میں ہے کہ غزوہ خیبر کے موقع پر رسول خدا م نے فرمایا کہ آج میں جھنڈا اس شخص کے ہاتھ میں دوں کا جس کے ہاتھ پر فتح علیرہ کو بخشا ۔ آپرہ ہڑی علیجر ہے اور آپ م نے یہ جھنڈا حضرت علی ہ کوہ میں بھی اسیکی طرف دلیری سے لڑے اور فتح ہائی ۔ اقبال نے شکوہ میں بھی اسیکی طرف اشارہ کیا ہے ۔

<sup>\*\*\*</sup> مضرت ابو معید خدری سے روایت ہے کہ رسول ابتد صلی انتہ علید فر سلم قرمائے لیے کہ حضرت علی اقد علی انتہ علید ان میں تیبنری یہ ہے کہ وہ سیرے حوض کے کنارے کھڑے ہوں گے اور میری امت میں جس کو پہچانتے ہوں گے اپنے بلائیں گے۔ (موالہ حج المطالب ص عن)۔

حکمران باید شدن بر خاک خویش تا مئے روشن خوری از تاک خویش خاک گشتن مذہب پروانگی است خاک را اب شو کہ این مردانگی است \*

اس کے بعد اقبال تفصیل سے بیان کرتے ہیں کہ زندگی اصلاً قوت کے اظہار کا نام ہے۔ مضمون حیات عمل میں پوشیدہ ہے۔ جو شخص نامساعد حالات میں زمانہ با تو نہ سازد تو با زمانہ ساز کی مصلحت پر عمل کرتا ہے ، وہ گویا میدان کارزار میں سپر ڈال دیتا اور اپنی شکست تسلم کر لیتا ہے۔ مرد خوددار اور پختہ کار ہو تو زمانہ خود کو اس کے مزاج کے مطابق بناتا ہے اور اگر دنبا اس کے مزاج کے سانھ نہیں ہوتی تو وہ آسان سے جنگ کرتا ہے ، بنیاد موجودات کو درہم و برہم کر دیتا اور ذرات کو ترکیب نو بخشتا ہے اور اپنی فوت سے ایسا زمانہ پیدا کرتا ہے کہ جو اس کے مزاج کے لیے سازگار ہوتا ہے۔ مردان کارکی فوت کے امکانات کا امتحان تو اس کی مشکل پسندی سے ہی ظاہر ہوتا ہے۔ توانائی قناعت ناتوانی کا نام ہے۔ یہ ناتوانی زندگی کے لیے رہزن ہے۔ توانائی اور صداقت توام ہیں۔

اس سلسلے میں ایک اور بات بھی قابل غور ہے۔ صوفیہ کے اکثر سلسلے حضرت علی رق تک پہنچتے ہیں ، اس لیے ان کی زندگی اور تعلیات صوفیہ کے لیے مشعل راہ ہیں۔ قناعت و توکل ، صبر و رضا ، استقامت ، سلامتی ذہن اور سلاست طبع ، ذکر و فکر عبادت و اطاعت ، فقیری اور قلندری ایک طرف اور دوسری طرف جرآت و دلاوری ، بیباکی و مردانگی ، ہمت و شجاعت ان عناصر سے حضرت علی رض کے کردار کی تعمیر میں یہ حضرت علی رض کے کردار کی تعمیر میں یہ

<sup>\*</sup> تلمیع ، حضرت علی رخ کی کنیت ابو تراب کی طرف -

عنصر بھی شامل تھا کہ بچپن سے ہی آپ کی نربیت رسول اللہ علیہ اللہ علیہ و سلم نے خود فرمائی اور آپ دس سال کی عمر میں اسلام لائے - بچوں میں آپ سب سے پہلے ایمان لانے والوں میں ہیں۔ اس کے بعد آپ تیرہ سال مکہ معظمہ میں رہے - رسول مقبول سے جب ہجرت فرمائی تو حضرت علی اس کے ہستر پر لیٹ رہے اور جبلا روز بعد وہ تمام امانتیں جو اہل مدینہ نے رسول اللہ (صلی اللہ علیہ و سلم) کے پاس رکھوائی تھیں ان کے مالکوں کو واپس کرکے مدینہ منورہ تشریف لے گئے - ان تمام غزوات میں شریک رہے جو رسول مقبول کی حیات طیبہ میں پیش آئے - غزوہ بدر، غزوہ احد، غزوہ خندق ، خیبر اور فتح مکہ میں شریک تھے - آپ کے علم و فضل کے بارے میں اس سے بڑھ کر اور کیا سند ہوگی کہ فضل کے بارے میں اس سے بڑھ کر اور کیا سند ہوگی کہ وسول غدام نے فرمایا کہ :

انا مدینة العلم و علی بابها (میں علم کا شہر ہوں اور علی رخ اس کا دروازہ ہیں)

یہ علم حقیقت و معرفت کا علم تھا جو ایک امی کو اللہ تعالیٰی نے اپنے فضل و کرم سے بذریعہ وحی عطا فرمایا تھا۔ ظاہر ہے ہی ایک ایما ذریعہ اور وسیلہ علم کا ہے جو خطا و نسیان سے پاک ہے۔ سورخین کا بیان ہے کہ حضرت علی فرمائے تھے کہ میں آیات فرآنی میں سے ہر آیت کے متعلق بنا سکتا ہوں کہ یہ کہاں اور کیوں اور کس کے حق میں نازل ہوئی ۔ ان اوصاف کی بدولت تعجب نہیں کہ حضرات صوفیہ آپ کو اپنا رہبر و مرشد مانتے ہیں ۔ حضرت جنید بغدادی جن کا ذکر علامہ اقبال نے بارہا اپنے کلام میں کیا ہے فرمائے تھے کہ اصول و آزمائش و امتحان میں ہارے شیخ الشیوخ حضرت علی مقرض می تضیل ہیں ۔ آپ کے فقر اور استفنا کے بارے میں بکٹرت روایات ہیں ۔ گھریلو زندگی کے اور استفنا کے بارے میں بکٹرت روایات ہیں ۔ گھریلو زندگی کے

ایک واقعہ سے اس طرز زندگی کا اندازہ ہوتا ہے جو حضرت علی ہ<sup>ھ ک</sup>و پسند تھی ۔ حضرت علی اور سے روایت ہے ۔ کہ حضرت فاطمعان ہے ۱۰ ایک دفعہ اس تکلیف کی شکایت کی جو چکی پیسنے کے سببہ افھیں ہوتی تھی ۔ چنانچہ نی صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس کچھ قیدی آئے تو حضرت فاطمہ علی مگر انھوں نے حضور علیہ الصلواة والسلام كوند هايا أور حضرت عائشه في كو بايا تو انهول في أن سے بیان کیا کہ میں اس لیے آئی تھی ۔ پھر جب نبی صلی الله علیہ و سلم تشریف لائے تو حضرت عائشہ<sup>رہ</sup> نے آپ سے حضرت فاطمہ<sup>رہ</sup> کے آنے کا حال بیان کیا ۔ چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم ہارے ہاں تشریف لانے اور ہم اپنی خوابگاہ میں لیٹ چکے تھے -مبر نے تو چاہا کہ اٹھوں مگر آپ نے فرمایا کہ تم دونوں اپنی جگہ ہر لیٹے رہو ، اور آپ ہم دونوں کے درمیان بیٹھ گئے۔ ماں تک کہ میں نے آپ کے پاؤں کی ٹھنڈک اپنے سینہ پر پائی آور آب ے فرمایا کہ کیا میں ہمھیں ایک ایسی بات تعلیم نہ کروں جو اس سے ہتر ہے جس کی تم نے خواہش کی ہے۔ پھر فرمایا جب تم اپنی خوابگاه میں جایا کرو تو چونتیس مرتبہ اللہ اکبر کہو اور تينتيس مرتبه سبحان الله اور تبنتيس مرتبه الحمد لله كهو، يه تمهارے لیے خادم سے بہتر ہے۔

قناعت و استغنا اور ذکر و فکر کی جو تلقین اس حدیث میں ہے وہ اس صوفیانہ مسلک کی تائید کرتی ہے جسے صوفیائے کہار اور خود علامہ اقبال نے اختیار اور پسند کیا ہے۔

اسی مسلک سے وابستہ فقر کی وہ صورت ہے جسے علامہ اقبال نے فقر شبیری یا مسلک شبیری کا نام دیا ہے:

اک فقر ہے شبیری اس فقر میں ہے میری میراث مسلمانی ، سرمایہ شبیری

۵۵ - تجدید بخاری ، جلد ۲ ، ۸۵۸ محوله بالا -

حضرت علی رقع کے جگرگوشہ حضرت امام حسین رقم نے میدان کر ہلا میں جو سبق دیا وہ آج تک معرکہ حق و بلطل میں مرد مومن کے مسلک کی تاثید ہے۔ حضرت امام حسین رقع کے ساتھ صرف ان کے چند جان نثار ساتھی تھے ، کچھ اہل و عیال تھے ، کچھ اعزہ و اقربا ، کچھ جان نثار اور قذائی جو اسباب ظاہری سے بے نیاز ، بے خوف و خطر ، بے ساز و سامان حق کی خاطر جان دینے نکلے تھے ۔ یہ رضائے اللمی ہر صابر و شاکر تھے ، اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرنے والے تھے اور ان لوگوں کی جو اولوالاس ہوں۔ بزید اور اس کے لشکری اپنے سارے ساز و سامان اور جاہ و جلال ، لشکر و سپاہ ، قدرت و شوکت کے ساتھ حق کے جاہ و جلال ، لشکر و سپاہ ، قدرت و شوکت کے ساتھ حق کے مقابل نبرد آزما تھے ۔ لیکن حق کے بائے استقامت کو لفزش میں ہوئی ۔ اس واقعہ کو اختصار کے ساتھ علامہ اقبال نے مشنوی رسوز بیخودی میں نظم کیا ہے ۔ اس کے بعض اشعار ہم پہلے بھی رسوز بیخودی میں نظم کیا ہے ۔ اس کے بعض اشعار ہم پہلے بھی نقل کر چکر ہیں :

## در معنی حریت اسلامیه و سر حادثه کربلا

بر كه پيهان با بهوالموجود بست گردنش از بند بر معبود رست مومن از عشق است و عشق از مومن است عشق را ناممكن ما ممكن است عقل سفاك است و او سفاك تر پاكتر جالاكتر بيباكتر عقل عقل در پيچاك اسباب و علل عقل چوگان باز ميدان عمل

۲۵ - مثنوی اسرار خودی و رموز بیخودی ص ۱۲۵ -

عشق صید از زور بازو افگند عقل مکار است و دامے سی زند عقل را سرمایہ از بیم و شک است

عقل را سرمایه از بم و شک است عشق را عزم و یقین لاینفک است

آن کند تعمیر ته وبران کند این کند وبران که آبادان کند

غرض عقل اور عشق کے اس موازنہ کی نفصیل بارہ اسعار میں ببان کرنے ہوئے فرمانے ہیں:

آن شنیدستی که بهنگام نبرد عشق با عقل ہوس پرور چہ کرد آن امام عاشقان پور بتول<sup>رخ</sup> سرو آزادہے ز بستان رسول م الله الله بائے بسم الله پدر معنى ذبح عظيم آمد پسر آن شهزادهٔ خرالملل دوش ختم المرسلين نعم الجمل سرخ رو عشق غيور از خون او شوخی این مصرع از مضمون او درمیان است آن کیوان جناب سمجو حرف ِ قل سوالله در كتاب موسی م و فرعون و شبر و یزید این دو قوت از حیات آید پدید

زنده حق از قوت شبرو است باطل آخر داغ حسرت ميرى است چون خلافت رشته از قرآن کسیخت حریت را زبر اندر کام رضت خاست آن سرجلوهٔ خبر الامم چون سحاب قبله باران در قدم بر زمین کربلا بارید و رفت لاله در ویرانهها کارید و رفت نا قیامت قطع استبداد کرد موج خون او چمن ایجاد کرد بهر حق در خاک و خون غلطیده است پس بنائے لا الہ کردیدہ است مدعایش سلطنت بودے اگر خود نکردے با چنین سامان سفر دشمنان چون ریک صحرا لا تعد دوستان او به يزدان سمعدد سرِ ابراسِم و اساعيل بود یعنی آن اجال را تفصیل بود عزم او چون کومساران استوار پائدار و تند سیر و کامکار تبغ بهر عزت دين است و بس مقصد أو حفظ آئين است و بس

ماسو الله را مسلمان بنده نیست پیش فرعونے سرش افگندہ نیست خون او نفسیر این اسرار کرد ملت خواببده را ببدار کرد تمغ لا چون از میان بیرون کشد از رگ ارباب باطل خون کشبد نقش الا الله بر صحرا نوشت سطر عنوان نجات ما نوشت رمز ِ قرآن از حسین <sup>رط</sup> آموختیم ز آرش او شعله با اندوختیم شوکت شام و فر بغداد رفت سطوت غرناطه سم از یاد رفت تار ما از زخمه اش لرزان بهنوز ماره از مکبیر او ایمان سنوز اے صا اے پیک دور افتادگان اشک ما بر خاک باک او رسان

حضرت امام حسین اور واقعہ کربلا سے متعلق اقبال کے بہاں اور اشعار بھی ہیں اور ان سب مبی حضرت امام حسین افر کے کردار میں استقلال ، صبر و رضا اور ہمت و جرأت ، ایثار و قربانی کے عناصر کا ذکر ملتا ہے۔ حضرت علی الہجویری مقرماتے ہیں :

"از امير المومنين حسين بن على الله و كرم وجهه پرسيدند از قول بوذر غفارى الله كفت الفقر الى احب من الغنى والسقم

احب من الصحة ، فقال رحم الله الهافز اما انا فاقول من اشرف على حسن اختيار الله لم يتمن الا ما اختار الله لم ي درويشي بنزديك من دوست تر از توانگري و بيهاري دوست تر از تندوستي ، حسين و گفت رحمت خدائ بر بوفر باد اما من گويم بر كرا بر اختيار خدائ اشراف افتد بيج تمنی نكند مجز آنك حق تعالي ويرا اختيار كرده باشد و چون بنده اختيار حق بديد از اختيار خود اعراض كرد از بهم اندوبان برست استها حق بديد از اختيار خود اعراض كرد از بهم اندوبان برست استها

اس کی تفصیل بیان کرنے ہوئے حضرت علی انہجویری فرمائے ہیں کہ رضا انسان کو غم و اندوہ سے نجات دلاتی ہے اور غفلت کے چنگل سے نجات دلاتی ہے اور دل سے اندیشہ غیر کو باہر نکال دیتی ہے اور بند مشقت سے آزاد کرتی ہے کیونکہ رضا کی صفت رہا کرنا ہے اور جو اس رضا کو قبول کرتا ہے وہ کسی کا غلام نہیں ہوتا ہی مسئلہ علامہ اقبال کے پیش نظر ہے کہ وہ منقولہ بالا اشعار کے عنوان میں معنی حریت کی تخصیص کرنے ہیں۔

حضرت علی رخ اور حضرت امام حسین رم کے علاوہ فقر کے سلسلے میں علامہ اقبال نے بعض اور اکابر کے نام لیے ہیں۔ ان میں سے بعض صوفیا ہیں ، ان کا ذکر ہم ایک النگ عنوان سے کریں گے۔ ان کے علاوہ بعض اسلام کے نامور سپہ سالار ہیں مثلاً حضرت ان کے علاوہ بعض اسلام کے نامور سپہ سالار ہیں مثلاً حضرت خالد بن ولیدر فن خلفائے راشدین میں حضرت ابوبکر و صدیق و اور حضرت عمر فاروق کے لیے فرمانے ہیں :

دل بیدار فاروق دل بیدار کراری مس آدم کے حق میں کیمیا ہے دل کی بیداری

يره \_ كشف المحجوب ، محوله بالا ، ص ٢٠٠ -

مضرت عمر فاروق رض کے سنعنی جناب علی الہجویری فرمائے۔ بیں :^\*

''و از عمر خطاب آخ می آید که وسے مرقعه ٔ داشت سی پدوند بران گزانسته و سم از عمر آخ می آید که گفت بهترین جامها آن بود که مؤنت آن کهتر بود ۔''

حضرت ہجویری صوفیہ کے طبقہ ٔ اول میں اصحاب رسول صلی اللہ علیہ و سلم کے ذکر میں فرمائے ہیں: و

والمربنگ ابل ایمان و صحلوک ابل احسان امام ابل تحقیق اندر بحر محبت عربی ابو حفص عمر بن العظاب رضی الله عنه اندر بحر محبت عربی ابو حفص عمر بن العظاب رضی الله عنه بغراست و صلاب و ویرا لطائفیست اندرین طریقت و حقائق اندرین معنی کها قال العنی ینطق علی لسان عمر خوجی بر زبان عمر من سخن گوبد و نیز گفت قدکان فی الامم محدثون ، فان بک فی امتی فعمر من اندر امتان پیشین محدثان بودند و اگر درین امت بباشد عمر من است ، و ویرا درین طریقت ره وز لطیف بسیاریست اندرین کتاب جمله را احصا نتوان کرد ، اما از وی می آید کے گفت العزله راحة من خلطاء السوء عزلت راحت بود از به منشینان بد ۔ "

اس کے بعد اس عزلت اور انقطاع صحبت ناجنس کی تفصیل بیان کی ہے جو صوفیائے کبار کا مسلک اور سنت نبوی کا اتباع

ہے ۔ حضرت عمر اور کے سلسلے میں اس بحث کو ہجوہری ان الفاظ پر حتم کرتے ہیں : "

''ہم اقتدائے این طائفہ بلبس مرقعہ و صلابت دین بدوست۔''
اقبال نے بھی کئی اور اشعار میں حضرت عمر فاروق میں کہ بہر مے میں مختلف اوصاف کی وضاحت کی ہے۔ مثلاً صوفی کسی کے سامنے ہاتھ نہیں پھیلاتا ، دست طلب دراز نہیں کرتا ، کسی کا احسان نہیں آٹھانا ، مثنوی اسرار خودی میں ایک عنوان ہے:''

''در بیان اینکہ خودی از سوال ضعیف می گردد ۔''

اس میں فرمائے ہیں :

خود فروداً از شتر مثل عمر رط الحذر از منت عير الحذر

اور حاشیہ میں اس کی تشریح اس طرح فرمائی ہے:

''جب بحالت سواری اشتر جناب فاروق رخ کا تازیانہ ہاتھ سے گر گیا تو اسے زمین پر سے اٹھانے کے لیے آپ خود اونے سے اتر ہے اور اس معمولی کام کے لیے بھی کسی کا احسان گوارا نہ فرمایا۔ اس شعر میں اسی واقعہ کی طرف اشارہ ہے۔''\*

ارمغاں حجاز میں ایک قطعہ ہے جو ہم چلے تقل کر چکے ہیں ، اس میں بھی حضرت عمر فاروق رط کے فقر اور سلطانی کے منصب کا ذکر اس طرح کیا ہے:

<sup>.</sup> ٦ ـ ايضاً ص ٨٣ -

و به - اسرار ص ۱۲۰۰ -

<sup>\*</sup>یہ روایت مشکواہ اور ابوداؤد میں ہے لیکن نام نہیں ہے - ابن باجہ ص (۱۲۳) نے اسے حضرت ثوبان سے منسوب کیا ہے -

نو اے باد بیابان از عرب خیز ز ایل مصریان موج برانگیز بگو فاروق را پیغام فاروق را کد خود در فقر و سلطانی بیامیز

حضرت عمر فاروق رخ کے سنانب کے سنسلے میں صوفیائے کرام نے بہت کچھ لکھا ہے۔ درک ہوائے نفس صوفیا کے نزدیک تزکیہ کی ایک صورت ہے ، حضرت علی المہجویری فرمائے ہیں ۔''

"پیغمبر م گفت ما من احد الا و قد غلبہ شیطانہ الا عمر جو والہ غلب شیطانہ - ہیچ کس نیست کہ نہ شیطان ویرا غلبہ کردہ است کردست یعنی ہوائے ہر کے من ایشان را غلبہ کردہ است الا عمر جو کہ دے من ہوائے خود را غلبہ کردست ۔"

یعنی دوئی سخص ایسا میں کہ شیطان یعنی اس کی ہوائے نفس اس پر غلبہ نہ کرے سواے حضرت عمر کے ۔ انھوں نے اپنی ہوائے نفس پر غلبہ پایا ہے ۔

حضرت عمر <sup>رہ ک</sup>ے درجہ کال کے بارے میں ایک اور موقع پر حضرت علی الہجویری فرماتے ہیں :<sup>77</sup>

(ركم قال رسول انتم الحق ينطق على لسان عمر ، حقيفت اين چنان بود" -

بعض صوفیہ سے تجرد کا مسلک منسوب ہے۔ اس سلسلے میں ہم اس ممالے کے ابتدائی ابواب میں بحث کر چکے ہیں اور اکابر صوفیا نے جس طرح اس کا رد کیا ہے اس کا حوالہ بھی آ چکا ہے۔ اس سلسلے میں حضرت علی الہجویری نے حضرت عمر من کا

٩٠ ـ كشف المحجوب ص ٢٦٢ ـ

س، \_ ايضاً ص ١٧٠ -

ایک واقعہ بیان کیا ہے۔ ۹۳

'و اندر خبر است کے عبر بن الخطاب م کاموم وا دختر فاطمه بنت مجد مصطفئی مخطبه کرد از پدرش علی رضی الله عنهم اجمعین ، علی گفت او بس خردست و تو مرد می پرسے و مرا نیت است که بسرادر زادهٔ خودش دیم عبدالله بن جعفر و عمر پیغام فرستاد یا ابا الحسن اندر جهان زنان بسارند بزرگ ، و مراد من از ام کاهوم اقبات نسل است نه دفع شهوت ۔'' ۔ ۔ ۔ ۔

ـــ على رط ويرا بدو داد و زيد بن عمر رط از وي بيامد -"

اسی سلسلے میں رسول اللہ علی یہ حدیث بھی بیان کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا کہ اسلام کے بعد سب سے اچھی شے ''زنے مومنہ موافقہ ہے'' تاکہ مرد مومن اس سے آنس و محبت کرے اور دین میں اس کی صحبت سے فوی ہو اور دنیا میں اس کی مونس ہو کہ تنہائی میں سراسر وحشت ہے اور ساری راحت محبت میں ہے اور رسول اللہ عنی فرمایا کہ الشیطان مع الواحد ، یعنی جو مرد یا عورت اکیلا ہو شیطان اس کے قریب ہوتا ہے کہ اس کے دل میں شہوت ہیدا کرتا ہے۔

خوف النہی جس درجہ کا حضرت عمر فاروق رض میں تھا ، اس کے بارے میں ہجویری نے ایک اور واقعہ بیان کیا ہے :"

''مرد نے پیش عمر برخواند رض ان عذاب ربک لواقع ،
و بے نعرہ بزد و بیہوش ہیفتاد برداشتند ویرا و بخاتہ بردنه
تا یکاہ پیوستہ بیار بود از وجل و ترس خداوند عزو جل ۔'
ساع کی بحث میں بھی حضرت علی الہجویری نے یہ واقع
نقل کیا ہے کہ حضرت عمر رم نے ایک صحابی کے اس لیے درے

سه - ايضاً ص ١ عم -

٩٥ - ايضاً ص ٩١٦ -

نگی تھے کہ ''غنا می کرد'' یعنی کانے تھے یا ساع کرتے تھے۔''
خلفائے راشدن میں حضرت ابوبکر صدیق کا ذکر بھی اقبال
نے بڑی عقبدت سے کیا ہے اور خاص طور بر آپ کی دو خصوصیات
سے متأثر ہوئے بیں ۔ ایک آپ کا انفاق فی سبیل اللہ اور ایک آپ
کا سوز و گذاز ۔ ہم نشف المحجوب اور دوسر سے حوالوں سے آپ
لے سافی کا کچھ ذکر چلے کر چکے ہیں ، بعض اور اشار سے یہاں
پیش نیے جائے ہیں :

''و ابوبکر صدیق رخ صاحب صحو بود ، آفت قبض دنیا بدید و ثواب نرک آن معلوم کرد ، دست ازان بداشت تا پیغمبر <sup>م</sup> گفت عیال را چد ماندی ، گفت خدارے و رسول ورے ۔''<sup>عا</sup>

واضع رہے کہ اقبال نے خود بھی حالت صعو کو سکر پر سرجیح دی ہے ۔ اسی واقعہ کو علی المہجویری نے ایک اور سلسلے میں دوں ببان کیا ہے :^1

''یکے از علاء ظاہر بر حکم نجربہ من شبلی را پرسید از زکواة کہ چہ باید داد ۔ گفت چون محل موجود بود و مال حاصل از ہر دو ست درم پنج درم بباید داد و از بیست دینار نیم دینار به مذہب دو اما به مذہب من بیچ چیز ملک نباید کرد تا از مشغله و کواف رسته باشی ۔ گفت امام تو اندرین مسئله کست گفت ابابکر صدیق محل کر داشت بداد ، رسول و ویرا گفت ابابکر صدیق معیالک گفت الله و رسوله ۔ 198

"اشرف كلمه في الموحيد قول ابى بكر رضى الله تعاللي عنه سبحان من لم يجعل لخلقته سببلاً الى معرفته الا بالعجز عن

٦٠ - ايضاً ص ٢٠٠ -

عه .. ايضاً ص ٢٨٩ -

۸۸ - ایضاً ص ۲۰،۸ -

۹۹ - ايضاً ص ۲۹۵ -

معرفته ـ پاکست آن خدائے ک، خلق را به معرفت خود راه نداد الا بعجر ایشان افدر معرفت او ۔"

اسی کے پیش نظر علامہ اقبال کی یہ تمنا اور دعا ہے:

ازان فقرے کہ با صدیق رض دادی
بشورے آور این آسودہ جان را
(ارمغان حجاز ص میم)

مثنوی اسرار و رموز کے آخر میں خلاصہ مطالب مثنوی کے عنوان سے اقبال نے سورہ اخلاص کی منظوم تفسیر کی ہے۔ اس میں پہلا بند قل ہواللہ احد کی نفسیر جس میں بقول اقبال نوحید سے ملت کی وحدت کی اساس دریافت ہوتی ہے۔ اس کا آغاز بھی حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ تعاللٰی عنہ کی منقبت سے ہوتا ہے اور اس میں بھی آپ کے صوفیانہ یا درویشانہ اوصاف کا بیان ہے کے۔

## قل هو الله احد

من شبے صدیق رق را دیدم بخواب کل زخاک راہ او چیدم بخواب آن ادن الناس بر مولائے ما آن کلیم اول سینا ما سینا می اول سینا ہو ابر ہمت او کشت ملت را چو ابر ثانی اسلام و غار و بدر و قبر

<sup>.</sup> ے مثنوی اسرار و رموز ص ۱۸۱ -

<sup>\*</sup>مشکواۃ شریف (جلد ہم ص ہے ھ) میں ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ''لوگو جانِ و مال کے اعتبار سے سب سے زیادہ احسان مجھ پر ابوبکر رص نے کیا ہے۔ اگر (اللہ کے علاوہ) میں کسی کو اپنا خلیل بناتا تو ان ہی کو بناتا''۔

پختہ از دسنت اساس دار ما چارۂ فرما پئے آزارِ ما

گفت ناکے در ہوس گردی اسیر آب و ناب از سورۂ اخلاص گیر

ایکه در صد سینه یب**چ**د یک نفس سرے از اسرار دوحمدست و بس

ربگ او برکن مثال او شوی در جهال عکس جال او شوی

آنکہ نام تو مسلمان کردہ است از دوئی سوے یکی آوردہ است

خوبشتن را ترک و افغان خواندهٔ وائے بر تو آنجہ بودی ماندهٔ!

وارهان نامیده را از نامها سار با خم درگزر از جاسها

ملت سلامیہ کے اتحاد اور 'یکی' پر زور دیتے ہوئے فرمانے

يں:

یک شو و توحید را مشهود کن غائبی را از عمل موجود کن

## لبنت ایمان فزاید در عمل مرده آن ایمان که ناید در عمل

. عمل کا بھی فلسفہ ہے جو اقبال کے افکار اور شاعری میں جاری و ساری اور اُن کے نظام فکری کا طرۂ امتیاز ہے۔

اب تک بحث صوفیانہ مسلک کے آن عناصر سے تھی جو اصل اسلامی تصوف کے ارکان و اجزا ہیں اور جن کا سراغ قرآن حکم ، حدیث شریف ، سیرت رسول پاک (صلی الله علیه وسلم) سیرت صحابہ (رضی اللہ تعاللی عنہم) اور اکابر صوفیائے کرام کے اقوال افعال و اعمال اور آن کی تعلیات ، ملفوظات ، اور تصانیف میں ملتے ہیں ۔ جن کی اساس قرآن و حدیث پر ہے اور جو پابندی شریعت كو طريقت كا جزو لاينفك جانتے ہيں اور جو اقوال يا افعال خلاف شریعت ہیں ، خواہ کسی سے منسوب ہوں ، آن کو قبول نہیں کرتے . اقبال اس اسلامی تصوف کے نہ صرف معترف بلکہ مداح ہیں او اسی وجہ سے تصوف کے بعض ارکان پر ان کے کلام میں بکثرد اشعار موجود ہیں ۔ لیکن بعض عناصر اور اجزا ایسے ہیں جن کہ علامہ غیر اسلامی کہتے ہیں۔ اس کی کچھ بحث ہم پہلے کر چکے ہیں اور آن مآخذ کا ذکر کر چکے ہیں جن کے وسیلے سے یہ خیالات مسلمان صوفیا کے یہاں بھی نظر آنے ہیں - یہاں تفصیل سے مسائلہ وحدت وجود کے بارے میں کچھ کہنا ہے کیونکہ بعض حضرات کے نزدیک یہ صوفیا کے افکار کا ایک بنیادی مسئلہ ہے او بقول اقبال یمی وہ مسلک ہے جس نے ملت اسلامیہ کو سب سے زیادہ نقصان بہنجایا ہے۔ علامہ اقبال سے پہلے اکثر مسلمان علما فے بھی اس نظریہ کو رد کیا ہے۔ خاص طور پر حضرت محدد الله قانی شیخ احبمد سرہندی م نے وحدت وجود کے اس نظریہ کے خلاف وحدت شہود کا نظریہ پیش کیا ۔ ہم مختصر طور پر اس کا جائز لیتر ہی ۔ وحدت وجود کا نظریہ مختلف ملکوں ، مذاہب اور مختلف زمانوں کے افکار میں موجود نظر آتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ ویدانت میں کا فلسفہ بھی وحدت وجود کا فلسفہ ہے جہاں ویدانتی پکار آٹھتا ہے: اہم سرعا اسمی ، (میں برہا ہوں) ۔ یہ وہ مقام ہے جہاں سالک دو وحدت وجود کا ادراک یا احساس ہوتا ہے اور خود اس کی ذات اس وحد ، میں گم ہو چکی ہوتی ہے ۔ فطرہ دریا میں مل جکا ہوتا ہے اور فطرہ دریا میں مل کر دریا ہو جاتا ہے ۔ مغربی فلسفہ میں وحدت وجود کا فلسفہ ادوار وحدت وجود کا فلسفہ ادوار میں نظر آتا ہے ۔ اس یونانی مرکب لفظ میں Pantheism معنی کل یا ہمہ ، اور Theos معنی خدا با اللہ (دیو ، دیوتا ، دیوی ، ددواس ، زیوس ، سب اسی آریائی بنمادی deva کے شکلیں ہیں) ۔ ددواس ، زیوس ، سب اسی آریائی بنمادی deva کے معنی ہوں گے کہ سب کجھ خدا ہے اور خدا ہی

'فخدا کو اس عقبد ہے کے مطابق حرکت کائنات کے ماثل قبار دیا جانا ہے جس کی حقیقت سے انکار کیا جاتا ہے۔ کہ یہ کائنات سے خدا کے تعلق کے بارے میں یہ عقیدہ ہے کہ یہ ایک ''عیط کل' ہے ۔ بہ نظر بہ خدا کو کائناتی عمل میں طبیعی اصول کی حیثیت سے دیکھتا ہے اور اس سے انکار کرتا ہے کہ وہ کائنات سے ماورا ہے ۔ للہدا یہ نظریہ الله پرستی کے مخالف نظریہ ہے کبونکہ الله پرستی خدا کی ماورائیت میں یقین رکھنی ہے ۔''اے

وحدت وجود کے فلسفے کے ارتقا میں یونانی اور ہندوستانی فلاسفہ کا بڑا ہاتھ ہے ۔ نسبتاً قریب تر عہد میں کارلائل ، ایمرسن ، سیکل وغیرہ نے اس کی مختلف ناویلات اور

اے۔ فلسفّے کے بنیادی مسائل ، قاضی قیصر الاسلام ، طبع نیشنل بک فاؤنڈیشن ۔ کراچی اشاعب اول ۱۹۵۹ء ص ۱۹۳۹ و مابعد۔

## تشریحات پیش کی ہیں ، مثلاً اسپنوزا کہتا ہے ۔اے

''جو کچھ کہ ہے وہ خدا کے اندر ہے، نہ تو خدا کے بغیر کچھ تصبور کیا جا سکتا ہے نہ ہی اس کے بغیر کچھ ہوسکتا ہے۔ خدا کی ماہیت اور صفت یہ ہے کہ وہ لازما موجود ہے اور وہ واحد ہے۔ اور ہے۔ خدا اپنی ماہیت کی ضرورت کے اعتبار سے پورے طور پر عمل کرتا ہے۔ وہ تمام اشیائے عالم کی آزاد علت ہے اور تمام اشیا خدا کے اندر ہی اپنا وجود رکھتی ہیں اور ان سب کا انحصار خدا پر ہے ۔ تمام اشیائے عالم بغیر خدا کے نہ نو دوجود ہیں اور نہ ہی متصور کی جا سکتی بغیر خدا کے نہ نو دوجود ہیں اور نہ ہی متصور کی جا سکتی تعین ہو چکا ہے ، مگر یہ سب ہی کچھ خدا کے کسی آزاد تعین ہو چکا ہے ، مگر یہ سب ہی کچھ خدا کے کسی آزاد بھی کچھ خدا کی اپنی ہی ماہیت اور لامتناہی قون کی وجہ ہیں سے بھی کچھ خدا کی اپنی ہی ماہیت اور لامتناہی قون کی وجہ بھی وقوع پذیر ہوتا ہے۔"

''جرمن فلسفی فشنر (۱۸۰۱-۱۸۰۱ء) نے ہیگل کی تعلیات کی وحدت الوجودی وضاحت پیش کی ہے کہ یہ طبیعی کائنات سوائے اس کے کہ وہ خدا کی باطنی حیات کا خارجی نقش ہے کچھ نہیں ۔ اس کے نزدیک یہ مادی دنیا خدا کی تجسیم یا یوں کہیے کہ ''مادی عالم خدا کا زندہ اور عینی ملبوس ہے ۔'' کہیے کہ ''مادی عالم خدا کا زندہ اور عینی ملبوس ہے ۔'' کمام معدود اذہان خدا کے ذہن اعلیٰ میں مربوط ہیں ۔ للہذا تنہا خدا ہی حقیقی ہے ، خارجی کائنات اور انسانی ارواح حقیقی نہیں ہیں ۔ یہ کچھ نہیں ، سوائے اس کے کہ خدا کے حقیقی نہیں ہیں ۔ یہ کچھ نہیں ، سوائے اس کے کہ خدا کے مختلف نقوش ہیں ۔'''

٣٨ ـ ايضاً ، ص ١٩٣ -

سے ۔ ایضاً ۔

کہا جاتا ہے کہ سمانوں میں یہ نظریہ یونانی افکار بالخصوص نوافلاطونیں کے وسیلے سے داخل ہروا۔ اس مکتبہ کر کا بانی فلاطینوس نها جو فلاطینوس مصری کے نام سے مشہور ہوا۔ مسلمانوں میں اس مکتبہ کے پیشرو حضرات کو علامہ اقبال نے ایرانی نوفلاطونی (Persian Neo-Platonists) بتابا ہے ۔ ملک علاسہ کے بغول ایرانی فکر و دانش کا سرچشمہ سلمانوں کے لیے حران اور شام تھے۔ ان ذرائع سے جو کچھ مسلمانوں کے حاصل کیا انھوں یے اسی کو ارسطو کا اصل فلسفہ سمجھ لیا حالانکہ بقول علامہ یہ معمولی سی بات تھی جو ان کے خیال میں نہ آئی کہ یونانیوں کے ملسفہ سے کہا حقہ وافقیت کے لیے یونانی زبان سے براہ راست واقفیت ضروری تھی ۔ علامہ نے ان کی لاعلمی کی ایک مثال یہ دی ہے کہ قلاطینوس کی تمنیف (Enneads) کے ترجم کو وہ عرصہ ایک ارسطوکی اللہیت سمجھتے رہے اور ارسطو و افلاطون کے اصلی افکار و خیالات مک رسائی میں انہیں کئی صدیاں لگیں ۔ ہو علی سینا ، فارابی اور ابن مسکویہ کے مفاہلہ میں ، یادہ واضح ہے، اگرچہ ابن رشد ان سب کے مقابلے میں ارسطو کے فلسفہ کا زیادہ مکمل شعور اور علم رکھتا ہے ۔ نوفلاطونی مکتبہ ؑ فکر کا بنبادی مسئلہ وحدت وجود ہے جسے مختصراً یوں بیان کما جا سکتا ہے: وجود دراصل واحد ہے اور ممام کائنات بہ صورت تجلیات اسی وجود واحد سے نکلی ہے اور اس کائنات کو بالآخر اسی وجود واحد میں گم ہو جانا ہے۔ ہمض حضرات کا یہ خیال درست ہے کہ وحدت وجود کے نظریہ سے متعلق بعض خیالات اور افکار مسلمان صوفبا کے بہاں اسی نوفلاطونیت کے اثر سے داخل ہوئے ہیں اگرچہ خود صوفیا اس کو تسلیم نہیں کرتے اور وہ اپنے افکار کا ماخذ خود فرآن حکم اور احادیث نبوی كو قرار ديتے ہيں - ليكن ان ميں سے اكثر وحدت الوجود كے

م بي د Development of Metaphysics عوله بالا ، ص ۲۲

تجربے کو ایک ذاتی روحانی تجربہ قرار دیتے ہیں اور ظاہر ہے کنا استدلال ریحانی احساس ہے۔ سسانوں مین اس کے ایک بڑھ علمجوداو شیخ عی الدین اپن عرب ہیں جو شیخ اکبر بھی کہلائے ہیں نا ان کی ولادت اسپین کے جنوب مشوق حصے مرابیہ میں الدین اسپین کے جنوب مشوق حصے مرابیہ میں قابد و حدیث کی تعلیم حاصل کی ، پھر تیونسیا چلے گئے اور یہی تصوف سے دلجسی پیدا ہوئی ، آٹھ دس سال یہاں قیام کے بعد بلاد مشرق میں متم میکہ معظمہ ،عراق و شام میں وقت گزارا ، آخر میں دمشق میں متم ہوگئے اور وہیں ، ۱۳۵ میں انتقال ہوا ۔ ان کی نصانیف بکٹرت ہیں اور بعض تذکرہ نویسوں نے ان کی تعداد چار سو ( ، ، م ) تک بتائی سے - نتوحات مکیہ اور فصوص الحکم ان میں سے بہت مشہور ہیں ۔ خصوص الحکم کا موضوع وحدت الوجود ہے ۔ خود ان کے بقول ان فصوص الحکم کا نظریہ ان کی واردات قلی اور شجز نے کا نتیجہ ہے ۔ فصوص الحکم میں لکھتے ہیں :

"ترجمه كرنے والا ہوں نهكه اپنے دل سے حكم كرنے والا ، ميں اس ميں وہى القا كرتا ہوں جو ميرى طرف القا كيا كيا ہے اور ميں اس كتاب ميں وہ وارد كرتا ہوں جو عبم پر وارد ہوتا ہے ۔"

عی الدین ابن عربی کی ذات پڑی اختلافی ہے۔ بعض حضرات کا قول ہے کہ منصور حلاج کی طرح می الدین ابن عربی کے باب میں بھی اب تک یہ فیتملہ نہیں ہو سکا کہ ان کو دائرۂ اسلام میں شامل سمجھا جائے یا خارج از اسلام سمجھا جائے۔ اگرچہ فصوص الحکم کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ ابن عربی نے توآن حکیم اور احادیث نبوی سے استفادہ کیا ہے لیکن اکثر یہ محسوس ہوتا ہے کہ فصوص الحکم میں تشریج اور تفسیر کم اور تفاید کیا ہے لیکن اکثر یہ تاویلائ زیادہ بیں۔ ان کے توجیدی یا و۔ بحث وجودی فطرید کا تاویلائ زیادہ بیں۔ ان کے توجیدی یا و۔ بحث وجودی فطرید کا

خلاصہ یہ ہے کہ وجود ایک واحد ہے اور صرف ہی موجود ہے ،

یہ ہی وجود واحد خدا ہے ، اللہ ہے ، ذات حق ہے ۔ حقیقت مطلقہ

ہم جو اپنے مختلف ناسوں سے مسمی و معروف ہے ۔ اس کے علاوہ: اور

ہمسوا جو کچھ ہے محض اس وجود واحد کا ایک مظہر ہے ۔ الله اور

مالہ میں بنہم کوئی تفریق نہیں ، یہ ساری کائنات ، یہ عالم فطرت

اسی ذات واحد کا عین ہے ۔ کائنات اور عالم فطرت کی اقته سے

عینیت کو ہم اس کی ذات و صفات کے تناظر میں ہی مدرک کرنے

میں ۔ یعنی وہ جوہر ہے اور اس کی عینیت کی بناء پر یہ ادراک

کرنے ہیں ۔ بالفاظ دیگر یہ تمام کائنات اسی وجود مطلق کی تجلی

ہم یا نمام عالم ظواہر اسی وجود تاسہ کے صدور کی ایک صوت ہے۔

معی الدین ابن عربی کے اس نظریہ کو نظریہ صدور بھی کہا جانا ہے اور ابن عربی کے مفسرین نے اسی نقطہ انظر سے اس کی نوجیہہ اور سرمج کی ہے۔ ان کے بیان کے مطابق یہ وجود مطلق لا معین ہے۔ بالفاظ دیگر یہ وحدت تاسہ مرتبہ ؑ لاتعینیت میں ہے۔ اپنے تنزلات و تعبنات میں اس کو مختلف منازل یا مراحل سے گزرنا الرقا ہے۔ ان سازل اور مراحل کی تعداد پایخ ہے۔ پہلے دو مراحل کی نوعیت علمی اور وقوفی ہے اور آخری تین مراحل کی نوعیت خارجی یا معروضی ہے ۔ یہ وجود مطلق لاتعین اپنے پہلے تنزل یا تعین میں وجود محض کی حیثیت میں خودآگاہ یا شعمر بالذات (conscious of itself) ہوتی ہے ۔ اس منزل میں صفات کا شعور معض اجالی صورت حال ہے ۔ یہ اجال عمومی اور محفی نوعیت کا ہے۔ . دوسرے مرحله یا دوسرے تنزل میں یہی وحدت حامل صفات کی حیثیت سے خود آگاہ یا شعیر بالذات ہوتی ہے اور یہ مرتبہ تفصیل یا صفات تفصیلی کا ہے۔ یہ دونوں تنزلات حقبقی سے زیادہ قیاسی اور منطقی بین کیونکه یه خاوج از زمان بین اور ذات و صفات کا امتیاز ر محض ذہنی یا منطقی صورت ہے ۔ اس کے بعد تنزل کے تین مراحل بیں جہاں سے حقیقی اور واقعی تنزلات کا آغاز ہوتا ہے۔ ابن تہیں ہوت ہے۔ مرحلہ یا تنزل کو تعین روحی کیما جاتا ہے۔ یعنی یہ تمین روحی کیما ہوتا ہے۔ گویا ہی وحلت اپنے آپ کو بہت سی ارواح کی شکل ہیں بنقسم و متشکل کر لیتی ہے۔ چوتھا مرحلہ یا چوتھا تنزل وہ ہے جسے تعین مثالی (اعیان ثابته) کہا جاتا ہے اور ہانچواں مرحلہ یا تنزل تعین جسدی یا تعین طبعی و مادی ہے جسے ہم کائنات یا موجودات کا نام دیتے ہیں۔ گویا یہ مراحل، منازل یا تنزل محض صلاحیتوں کا ایک تدریجی عمل ہے جو عمل تعقق ہے اور جو صفات و اعراض میں پہلے ہی سے بالقوة یا عنی موجود تھا۔

اس تفصیل کا خلاصہ یہ ہے کہ ابن عربی کے نزدیک ذات یا وجود ان سی صفات یا اعراض کا عین ہے اور سی صفات خود کو بجلیات میں منکشف کرتی رہتی ہیں جسے ہم کائنات ؛ عالم ظاہر یا معروضات کا نام دیتے ہیں ۔ مظاہر و شیون ہیں ۔ خدا اور کائنات کے ربط و تعلق کے ہارہے میں ابن عربی کے افکار کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ بھی ایک عین واحد ہے اور اس عینیت کا اثبات وجود کائنات کی نفی سے ہوتا ہے ۔ یعنی کائنات جیسی کہ وہ ہے محض نام نہاہ، غیر حقیقی اور واہمہ ہے جو معروضی طور پر غیر سوجود ہے، وچود صرف خدا ہی کا ہے ۔ دوسری طرف اس عینیت کا اثبات : پیدا کی ذات کے اثبات سے ہوتا ہے کہ عالم ہی خدا ہے۔ یہ سب کچھ اسی ایک ذات واحد کی تجلی ہے جس میں وحدت مطلقہ نے اپنے آپ کو ظاہر کیا اور اِن تجلیات میں یہ وحدت کلی طور پر گم ہوگئی -ان تجلیات کے ماورا وحدت کا اپنا وجود نہیں ۔ جہاں تک خدا اور انسان کے تعلق کامعاملہ ہے ان کے مابن بھی نسبت عینیت، نسبت سریان اور نسبت تقرب و معیت ہے ۔ چنانچہ قرآن حکم میں جو آیات قرب و معیت کے سلسلے میں صوفیا نقل کرتے ہیں (اور جن کو ہم ابتدائی عث میں نقل کر چکے ہیں) ابن عربی بھی انھیں سے استدلالی کرنے ہیں

اور کہتے بین کہ دراصل یہ خدا ہی کی صفات ہیں جن کا ظہور انسان سیں ہوا ہے۔ تغلیق کاٹنات بھی بقول ابن عربی اسی وسدیت وجود کا نتیجہ ہے ، اللہ تعالی فرمانا ہے کہ میں ایک جھیا ہوا خزانہ تھا ، میں نے چاہا کہ میں پہچانا جاؤں اس لیر میں نے خلقت کو پیدا کیا۔ بعض صوفیا نے انسان کامل کے تصور کو بھی وحدت وجود کے نظریہ سے منسلک کیا ہے۔ ان میں سے بعض کا قول ہے کہ انسان کی روح اللہی یا رہایی ہے اور انسان اس سادی دنیا میں رہنے کے ساتھ مجاہد ہے، ریاضت ، ذکر و ایکر اور عشق اللهي کے ذریعے سے ذات اللہبہ سے متحد و متصل ہو سکتا یے اور یہی منزل کمال کی سنزل ہے اور اس تک پہنچنے والا انسان انسان کامل ہوتا ہے۔ انسان کامل کی اصطلاح سب سے پہلے محى الدين ابن عربي كي فصوص الحكم ميں ہي ملتي سے ۔ ان كا قول ہے کہ تخلیق کائنات کی علت و غایت دراصل ''معقیقت محمدیہ'' ہے۔ جس طرح کمام سوجودات عالم میں انسان اشرف و اکمل ہے اسی طرح جمله افراد انسانی میں آنحضرت صلی الله علیه وسلم کی ذات گرامی سب سے افضل و اعلی ہے اور آپ ہی انسان کامل ہیں اور آپ ہی کے ذریعہ، وسملہ اور قبض سے دوسروں کو بھی یہ درجہ نصیب ہو سکتا ہے ۔ اس حقیقت محمدید کو ابن عربی نے حقیقت الحقائق بھی کہا ہے جس کا کامل مظہر انسان کامل ہے ۔ محی الدین ابن عربی کے بعد اور مفکرین بالعصوص عبدالكريم الجيلي نے بھى انسان كامل كے بارے مير بہت كچھ لكھا ہے اور خود علامہ اقبال کا انسان کامل کا ایک نصور سے اور یہ الساق كامل اقبال كا مرد مومن ہے ۔ اس مسئلے ير زيادہ تفصيل سے ہم آگے چل کر بعث کریں گے ۔

وحدت الوچود کا یہ نظریہ صرفہ مفکرین کی تحریروں تک محدود نہیں رہا ، صوفیہ اور شعرا کے ایک بڑے طبقہ بنے اس کی

کھش کو محسوس کیا اور پھونکہ لانے کا تعلق عوام سے ذیلاتہ تھا اس لیے ان کے وسیلے سے یہ عام عقیدہ کا ایک چڑو سا بن کر رہ گیا ۔ اگرچہ صوفیہ اپنے مسلک کی بنیاد اسلامی تعلقات ہو ہی ببنی بتائے تھے لیکن اس عقیدہ کی بدولت ''راسخ الاعتقادی'' کو صدم اور ضغف جنجا ۔ ڈاکٹر قریشی کابیان ہے : ''

اوصوفی خدا کے عشق میں اپنے آپ کو فنا کر دینا چاہتا ہے اور خدا کے ساتھ وصل کامل کا متمنی ہوتا ہے۔ یہ کوئی جسانی حالت نہیں ہے ، اس کا عصول صرف روحانی مفہوم مین ہو سکتا ہے جب کہ اس وصل کا ہیجانی شعور موجود ہو ۔ ارتکاز اور دوسرے ذرائع سے یہ مفہوم پیدا کیا جاتا ہے اور اس کو نشو و کما دی جاتی ہے حتلی کہ وہ انا اور خدا ؛ کے اتحاد کے احساس پر منتج ہوتنا ہے۔ جذبے کی اس شامعته کے نتیجے میں صوفی کمام کائعات میں اتحاد محسوس کرنے لکتا ہے اور کائنات اس کے ذہن میں خدا کے ساتھ متحد سو جاتی ہے ۔ یہ بنیادی جذبہ متعدد بد عقید کیوں کے ظہور کا سبب بنا ہے۔ جہاں کسی زیادہ بالغ نظر شیخ کے آغوش تربیت میں اس جذہے کی پرورش ہوئی وہاں کوئی شدید انصراف نہیں ہوا مگر بعض مثالی ایسی بھی ہیں جن میں واسخ العقیدہ اسلام کے منافی تصورات و عقائد کی پرورش کی گئی اور ان کی تبلیغ بھی کی گئی ۔ صوفیہ بہ حیثیت مجموعی وبعلت الوجود کو کسی نہ کسی شکل میں عموماً تسلیم کرسے تھے ۔ بعض نے اسے انتہائی منطقی نتائج تک چینجا کر ایسے اصول وضم نہیں کیے جو اسلام کے اور اس لحاظ سے ان تمام مذاہب کے بِمُو انسانی ذہب داری کو کچھ اسمیت دیتے ہیں خلاف ہوتے ۔

۵٫ .. بر عظیم پاک و بند کی ملت اسلامید ، محولہ بالا ، ص ۱۹۵۰۱ - ۵۰۱

دوسروں نے ان حدود کو نظر انداز کر دیا اور ایسی آرا کا اظہار کیا جو قطعی طور پر انحرافی نہیں ۔'' اس کی ایک مثال ڈاکٹر قریشی ، حلاج سے دیتے ہیں۔' فرنانے ہیں جات

الک ٹکسالی مستند مثال حلاج کی ہے جو وحدت الوجود کے جذبے سے اس قدر مغلوب ہوگیا تھا کہ اناالحق اسی بوں حق) بکار اٹھا ۔ وحدت الوجود پر اس کا عقیدہ عقلا اس حد تک نہیں نھا جتنا کہ بعض دوسرے لوگوں کا تھا کہونکہ اس کا خیال یہ تھا کہ خدا اور اس کے مظاہر میں فرق ہے۔''

ڈا دئر قریسی ہے اس مسلک کے نتائج کی تفصیل بتات ہوئے لکھا ہے در اس لے نتیجر کے طور پر صوفیوں نے مذہب کی ظاہری صورنوں کے مفاہلے میں اس کی روح پر زیادہ زور دینا شروع کیا ، اس کا لازمی نمیجر سر نکلا کہ عبادات کو صرف عبادت ظاہری کا نام دے کر اس کی اسمیت کو کم سمجھا جانے لگا اور رفتہ رفتہ ان پر طنز و استہزا کا سلسلہ شروع ہوا چنانچہ شعرا کے بہاں ان کو رسوم و بیود دہم در ان سے آزادی کی تلقین کی جانے لگی۔ حیلی کہ اسلام کو اسلام تقلیدی کا نام دے کر اس سے نوبہ تک کرائی جانے لگی ۔ جن لوگوں نے آکم کے ددن اللہی دو قبول کیا وہ جو عہد درتے بھے اس کے الفاظ ملا عبدالهادر بدایونی نے منتخب التواریخ میں یہ لکھے ہیں:

"من که فلان این فلان باشم بطوع و رغبت و شوق قلبی از دین اسلام مجازی و تقلیدی که از پدران دیده و شنیده بودم ابرا و ببرا بمودم و مرانب اخلاص جارگانه که نرک مال و جان ، و ناموس و دبن باشد قبول کردم ـ"

**ہے۔ ایضاً حاشیہ ، ص ۱۹۵** ۔

جیسا کہ ہم پہلنے بیان کر چکے ہیں اکثر شعراء اور صوفیہ نے علامتی زبان اور اسلوب بیان اختیار کیا ہے اور ان کے اشعار کو ان کے اشعار کو ان کے مسلک کا اعتراف سمجھنا مشکل ہے ۔ مثلاً بقول ڈاکٹر قریشی علم حضرت اُس خسروکی راسخ الاعتقادی شک و شبہ سے بالاتر ہے لیکن ان کا یہ شعر ;

کافر عشقم مسلانی مرا درکار نیست ، ابر رک من تار گشته حاجت زنار نیست

کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ امیر خسرو نے دین اسلام کو مخازی یا تقلیدی سمجھ کر اسے ترک کرے اور کافر ہونے کا اعتراف کیا ہے ۔ قریشی صاحب نے اسی قسم کے دوشعر اور نقل کیے ہیں؛ ایک شعر حافظ کا ہے:

ر... اراهد، و عجب و عماز و من و مستی و نیاز ، ا تا ترا خود ز میان با که عنایت باشد

اور دوسرا بابا طاہر کا:

اگر گبریم و ترسا و مسلمون به بر ملت که بستیم از تهه ایمون

یعنی خواہ ہم گبر ہوں یا ترسا یا مسلمان ہمارا مدہب کچھ بھی ہو ہمارا آیمان تجھ ہی سے ہے ۔

اس رجحان نے ایک اور طرح بھی راسنے الاعتقاد اسلام کو صدمہ پہنچایا ۔ وحدت وجود کے ماننے والوں کے نزدیک مذہب کی ظاہری صورتیں اہم نہ تھی اور اس کے نتیجہ کے طور پر یہ خیال لیا جاتا تھا کہ تمام مذہبی تحقیقات کا مقصد ایک تھا ، منزل ایک تھی اگرچہ راستے جدا جدا تھے ۔ اس کی ایک مثال دارا شکوہ

ے ۔ ایضاً ۱۸۷ ۔

کے بیاں ملتی ہے۔ ڈاکٹر قرنشی لکھتے ہیں :<sup>44</sup>

ادارا کو اپندو سن اور اسلام کے بالکل ایک ہوپے پر کئی کتابیں پکا عقیدہ را لھنا تھا اور اس نے اس موضوع پر کئی کتابیں لکھی نھیں۔ اگر دارا شکوہ بادشاہ ہو جاتا دو اس میں اور البر میں خاص فرق یہ ہوتا کہ اکبر کا دماغ رسمی نعلیم کے ذریعے سے تربیت یافتہ نہیں تھا اور دارا شکوہ ایک لانی و فائق شخص تھا۔ اس طرح وہ راسخ الاعتقادی کے مفادات کو اور زیادہ سخت نقصان بہنچا سکنا تھا۔"

و مدت الوجود کی بحث میں دارا شکوہ کا ذکر کرنے ہوئے ڈاکٹر فریشی کا یہ بیان بھی پیش نظر رکھیے:

'نساہزادہ دارا شکوہ اس نظریے کا انتہائی پرجوبش شارح تھا ، اپنی مجمع البحرین کے دیباچے میں وہ صاف صاف الفاظ میں یہ کہتا ہے کہ صوفیوں کے اور ویدانتہوں کے وحدت الوجود کے درمیان اختلاف محض لفظی ہیں ۔''ا

٨٠٠ - ايضاً ص ٢٠٥

ور - ايضاً ص ١٩٤ ح

٨٠ - ايضاً ص ١٩٨ - ١٩٨ -

تھے کہ منہ اختلافات عن افاری ہیں اور یہ کہ ہر منہی جب بین اور یہ کہ ہر منہی جبرہ کا مقصد ایک ہی ہے۔ بعض پندو سیاسیوں اور عقائد میں تمریف کرنے اوالے معوفیوں کی برمیاز گاری اور ہزرگی بان مسابافوں کے لیے وجہ کشش بنی بن میں سے بعض کو رابع العقیدہ اور بدعتی کے درمیان امتیاز کرسنے کی تربیت حاصل نہیں تھی ۔ انہوں نے صوفیانہ تعقلات کو منواء ہو کہی ذریعے سے آئے ، قبول کر لیا ۔ نصابی تربیتوں کی طرف سے خفلت عام ہو گئی کیوں کہ جب سے منہی لوگ یہ دو فیلی جواشی بھی یہ دہنے والے موجود تھے کہ ان تربیتوں سے کوئی فائدہ نیمی دائے میں ڈاکٹر قریشی کے دو ذیلی جواشی بھی قابل جور ہیں : ۱

ر ۔ ابوالفضل نے ایک مندر کے لیے ایک کتبہ لکھا جس میں حسب ذیل شعر نقل کیا :

کفر و اسلام در رہت پویان وحدہ کلا شریک لہ گویان

اس نظریے کی مقبولیت کا اندازہ اس وافعہ سے لگایا جاسکتا ہے کہ دارا شکوہ سر اکبر میں یہ استدلال کرتا ہے کہ قرآن اپنشدوں میں چھپا ہوا ہے ۔"

م ۔ دارا شکوہ کی ایک رہاعی ہے:

تسبیح بمن عجب درآمد بزبان گفته که مرا چه کنی سرگردان

کر دل به عوض سمی بگردانی تو دانی تو دانی که برائے چیست خلق السان

٨١ - ايضاً هاوري ص ١٦٨ -

وحدت الوجود کے تجربہ کے نتیجہ میں جس طرح کے تجربہ سے منعبور حلاج دوچار، ہوا اس قسم کی مثالیں بعض اور صوفیہ کے جان بھی سلتی ہیں ۔ صوفی اپنے اس تجربہ میں جاہدہ سے اعللی مثارل سے کرکے اس مرحلہ میں داخل ہو جاتا ہے جہاں اس کے بقول من و تو کی تفریق باق نہیں رہتی ۔ حضرت علی المجویری ایک جگہ فرمانے ہیں : "

"پینمسر" ما را حبر داد قوله " خبراً عن الله نعاللی لایزال عهدی یتقرب الی بالنوافل حبی احبد فاذا احببته کنت له سعاً و بصراً و یداً و مویداً و لساناً بی یسم و بی یبصر و بی ینطق و بی یبطش ، چون بنده ما بمجابدت بما تقرب کند ما ورا بدوستی خود رسانیم و بستی ویرا اندروے فنا کردانیم و نسبت و ی از افعال و ی بزدائیم تا بما شنود آنج شنود ، و نسبت و ی از افعال و ی بزدائیم تا بما شنود آنج گیرد یعنی ادر ذکر ما سفود ، کسب و ی از ذکر و ی فنا شود د کر ما سلطان ذکر و ی گردد ، نسبت آدمبت از ذکر و ی منقطع شود بس ذکر و ی گردد ، نسبت آدمبت از ذکر و ی منقطع شود بس ذکر و ی گردد ، نسبت آدمبت از ذکر و ی منقطع شود بس ذکر و ی گردد ، نسبت آدمبت از ذکر و ی منقطع شود بس ذکر و ی گردد ، نسبت آدمبت از ذکر و ی منقطع شود بس ذکر و ی گردد ، نسبت آدمبت منانی و آنک ، گفت دشانه گفتاروی و گوینده حق ، کا قال نسانی و آنک ، گفت دشانه گفتاروی و گوینده حق ، کا قال رسول الله م ، الحق ینطق علی لسان عمر ـ ـ ـ "

اس قرب و معیت اور فنا فی الله بفا بالله کے صوفیانہ تجربے میں بعض اوقات صوفیہ کے تجربے اور اس کا بیان ایسا ہے کہ اس سے حلیل اور تناسح کا شبہ ہونے لگتا ہے۔ یہ مرحلہ بڑا نازک ہے اور ظاہر ہے عام آدہی جن کے سامنے یہ تجربہ بیان ہو وہ اس کی صوفیانہ حقیقت اور توجیہ و تشریح تک پہنچنے کی صلاحیت نہیں رکھتے اور اس لیے وہ صرف اس کے ظاہری اور سطحی معنی سے

به ٨ ـ كشف المحجوب محوله بالا \_ ص ١٠٠٨ ـ ٢٠٠٠ ـ . . .

نائر ہونے ہیں اور اس کے نتیجہ کے طور پر داسخ الاعظادی کو مدمہ پہنچتا ہے اور اس طرح کے خیالات افراد اور اقوام میں مذہب م فہمیت اور عبادت کی ضرورت کے نقطہ نظر کو کمزور ما فہتے ہیں -

ہم کے اس بحث میں جو ویدانت ، بھگتی ، سبیاسیوں ، اپنشد ، دارا شکوه وغیره کا ذکر کیا ہے وہ اس لیے کہ جو کچھ تاریخ تصوف میں برصغیر میں گزدا اسی طرح کی صورت حال دوسرے عالک میں پیش آئی ۔ اس کا ایک مختصر جائزہ ہم تصوف کے ابرانی پس منظر میں پیش کر چکے ہیں جہاں رامخ الاعتقادی کو کمزور کرنے کے لیے مختلف عناصر کارفرما رہے ہیں اور جس کی بنا پار ایسے فرقمے پیدا ہوئے ہیں جن کو ایک عام نام زنادقہ سے یاد کیا جاتا ہم اور جیسا کہ ہم نظام الملک طوسی کے حوالہ سے نقل کرچکے بیں ان سب کا اصلی مقصد اسلام اور مسلمانوں کی بیخ کئی تھا اور یه لوگ اسلام کا لباده اوڑھ کر به مقصد زیاده آسانی اور زیاده كاميانى سے حاصل كر سكتے تھے ۔ ہندوستان ميں صورت حال ايسى تھی جس سے اس قسم کے نظریات اور خیالات کو پروان چڑھنے میں مدد مل سکتی تھی ۔ اول تو یہ کہ برصغیر میں اسلام کے داخلہ کے بعد تبلیغ کے لیے کبھی کوئی بافاعدہ اور منظم تحریک نہیں چلائی گئی اور اسلام بیشتر ان صوفیائے کرام کے ذریعہ سے پھیلا جنھوں نے مختلف علاقوں میں قیام کیا اور اسلام کی روشی بهیلائی - سیاسی اعتبار سے بر صغیر میں اکثریت بھر بھی غیرمسلم رہی اور مسلانوں کی حکومت کے انتہائی عروج کے دور میں بھی وہ کبھی مکمل اکٹریت میں نہ ہو سکے ۔ حکومت نے سیاسی مصلحتوں کی بنا پر ہندوؤں اور مسلمانوں کو ایک کرنے کی کوشش میں ضرورت سے زیادہ فراخدلی سے کام لیا ۔ صوفیا خود صاحبان لشکر و سیاہ بنہ تھے ، ان کے پاس صرف محبت اور اخوت

کا پیغانہ تھا جس سے وہ اپنا مقصد حاصل کو سکتے تھے۔ وہ راسع الاعتقادی کے باوجود یہ طاقت نہیں رکھتے تھے کہ ملک میں وراسع الاعتقادی کے باوجود یہ طاقت نہیں رکھتے تھے کہ ملک میں ورائم ہونے والے دگر اعتقادی کے طوفان کا عملی طور پر مقلبلہ کر سکیں ۔ اس لیے آہستہ آہستہ یہ رجعان جسے وحدت الوجود کے عقیدہ نے اور بھی نقویت پہنچائی برصغیر میں ہمہ گیر ہوگیا ۔ ایک مرنبہ بھر ڈاکٹر قریشی کی یہ رائے دبکھیے : "

'وگزشته بحت سے یہ ظاہر ہو چکا ہے کہ متعدد چشمے ایک ہمی طرف کو بہہ رہے تھے ، آخرکار اکبر کے عہد میں وہ سب جمع ہو کو ایک بہت بڑا دریا بن گئے ۔ اکبر کے مذہبی خبالات جو دین اناہی کی شکل میں ظاہر ہوئے اگر محض ایک شاہی دماغ کی سنک سے متعلق ہوئے تو تاریخی حیثیت سے ان کی کوئی اہمیت نہ ہوتی ، مگر وہ اس لیے اہم ہیں کہ جسلاہوں کی احتاعی زندگی میں جو رجحانات کچھ عرصہ سے کارفرما نہے ان کا نقطہ عروج وہی خیالات نہے ۔''

اکبر سے لے کر داراشکوہ تک ہمیں برابر ایسے عناصر ملتے ہیں جو اس راسغ الاعتقادی کے خلاف دگر اعتقادی کے رجحانات اور میلانات کی نائبد اور آن کے فروغ کے لیے کوشاں رہے ۔ پائی جب سر پیےگزر گیا توبہ بہر حال لوگوں کو دگر اعتقادی کے عواقب اور نتائج نظر آنے لگے۔ خود عہد آکبری میں آکبر کے بعض درباری اکبر کے خالات سے متفی نہ تھے اور راسخالعقیدہ مسلمانوں نے دارا شکوہ کے مقابلہ میں حضرت اورنگ زیب عالمگیر کی تائید اسی بناہ پر کی تھی ۔ خود علما اور صوفیا کا ایک مکتبہ فکر وحدت وجود اور اس سے ببدا ہونے والے خالات اور افکار کی تائید نہیں وجود اور اس سے ببدا ہونے والے خالات اور افکار کی تائید نہیں گرتا تھا ۔ اس سلسلے میں ہم صرف ایک مثال پر اکتفا کریں گے

۸۳ - ارعظیم باک و سند کی منت اسلامید ، عولد بالا ، ص ۲۵۳ -

جو مشہور صوفی ہزرگ حضرت عبدالقدوس کنگوہی رحمہ اللہ اور آگ کے فرزند سے متعلق ہے۔ م

ایک موقع پر جتاب شیخ بعد تماز مجر اپنی جاعت کے بعض الرادكي طرف متوجه بنوع أور حالت سرمستي نين وخلت الوجود پر گفتگو کی ۔ آپ کے صاحبزادے حضرت شیخ رکن الدین کا بیان ہے کہ میں اور میر سے بھائی شیخ حدید اور شیخ احمد اس معلس میں حاضر تھے ، میں نے آپ سے گزارش کی کہ مستلمہ وحدت الوجود رسوق اگرم صلی الله علیه وسلم اه ر صحابه کرام رضی الله عنجم سے کہتی بھی منقول نہیں ہے اور نہ شارع علیمالسلام نے دین کا مدار مسئلہ وخدت الوجود پر رکھا ہے آور نہ اس کئے متعلق کچھ بیان کیا ہے۔ آج کل جو ہم لوگ اس مسئلے کو بیان کرتے ہیں اور اس ہر اعتقاد رکھتے ہیں کہی ایسا نہ ہو کہ کل قیاست کے دن اس مسئلہ پر ہارا اعتقاد ہارے لیے نفرت کا باعث ہو ، اور مواہد ہے کا سبب بنے ۔ آپ نے معرے جواب میں فرمایا کہ اگرچہ مع مسعلم صراحت سے شریعت میں بیان نہیں کیا گیا لیکن اشارة النص اور دلالة النص سے ہمیں اس کے متعلق بہت کوچھ ملتا ہے بلکہ بعض جگہ تو صراحت سے بھی ملتا ہے۔ لیکن اس کو علمائے ظاہر متشابہ کہتے ہیں اور ظاہر کے مطابق تاویل کرتے ہیں ۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ مسئلہ تبع قابعین کے عہد میں ظمور میں آبا اور وہ بھی زماله خیر تھا ، اس لیے کہ یہ بھی خیرالقرون ثااث تھا اور جنھوں نے اس مسئلے کو وجود بخشا وہ اس دور کے مشائیج کے سردار دین کے مقتدئ اور مجتہدین وقت تھے اور تمام عالم ظاہر دین تے مسائل میں ان کی طرف رجوع کرتے تھے ۔ پس ہمیں کف کے قول و فعل پر اعتباد کرنا چاہیے ۔ بسین اس کے علاوہ اس بر بھی غور

<sup>🗛</sup> ـ به حواله اغتجاز اللحق قدوسي ، اتبال کے علبوب صوفیہ ، محولہ بالا

لزنا چاہیے کہ اگر یہ مسئلہ خلاف شریعت ہوتا تو حضرت امام اعظم عن امام مالك المام شافعي المام احمد ابن حنبل عن المنام علام امام یوسف " اور دوسرے اممہ اہل سنت و جاعت جو دین کے بانی تھے اور دوسر ہے ، شائخ کیار اور موحدین اس مسئلے پر ضرور قام آٹھانے اور صراحب سے اس سے اختلاف کرنے ۔ اگر یہ مسئلہ دین کے خلاف ہوتا اور باطل ہوتا نو علمائے اہل سنت پر لازم تھا کہ وہ اس کے متعلق سکوت اختیار نہ کرنے اور اسکی تردید مبر مشغول ہو جاتے ، کیونکہ -تی کے متعلق سکوت کرنے والا گونگا شیطان ہے۔ اسی طرح وہ اس کی بھی تردید کرتے جیساکہ انھوں نے معتزلہ ، فلاسفہ اور دوسرے گمراہوں کی نردید کی ہے ۔ پس جب اممہ دین نے اس مسئلہ میں سکوت اختیار کیا ہے اور اس کا رد اور انکار نہیں کیا نو اس سے بہ ظاہر ہوا کہ یہ مسلم دین کے خلاف نہیں کیونکہ بیان کے محل میں خاموشی خود کمنزل أفرار کے ہے۔ اس سے ظاہر ہوا کہ اس مسئلے میں اختلاف ہے۔ بعض کنرت وجود کے قائل ہیں ۔ جو کثرب وجود کے فائل ہیں ، وہ علمائے ظاہر ہیں ۔ اُ نثر رہاد ، عاہدین اور مشائخ کہار اسی مسلک پر ہیں اور بعض وحدت وجود کے قائل ہیں ۔ یہ بھی موحد اور عارفان حقیقت وجود ہیں اور ان میں بھی جلیل القدر علماء ، مفتدائے دبن اور محتمدان وقت بیں اور اہل حقکا کشف بھی اس کے حق ہونے پر شابد ہے۔ پس یہ مسئلہ مختلف فیہ تو ہے لیکن مخالف دین نہیں اور نہ بندیے کے لیے آخرت میں مضر ہے۔ ماحصل یہ ہے کہ یہ مسئلہ و-دة الوجود اسرار اللہی میں سے ہے اور ایک ایسی حقیقت ہے جس کا تعلق باطنی سربلندیوں سے ہے اور ہر آدسی اور ہر مرتبے کے لائق و سزاوار نہیں ۔ اسی لیے اسرار ربویت کے افشا کو کفر کہا گیا ہے ۔ حق یہ ہے کہ جب بھی کوئی منصور حلاج کی طرح انا الحق کا نعرہ لگائے اسی طرح دار پر جائے گا۔ تمھیں معلوم ہونا چاہیے کہ مسائل کی نوعیت مختلف ہے۔ معذور کا مسئلہ علیحدہ ہے ۔ تندرست

کا مسئلہ علیحدہ ہے۔ اسی طرح مسئلہ شریعت الگ ہے ، مسئلہ طبعت الگ ہے اور مسئلہ حقیقت الگ ہے۔ اسی لنے کامہ طبعہ کے سفہوم و مطالب میں لامعبود الا الله مسئلہ شریعت ہے ، لامعبود الا الله مسئلہ شریعت ہے ، لامعبود الا الله مسئلہ حقیقت ہے۔ ممین معلوم ہونا چاہیے کہ سسئلہ وحدت الوجود میں معقدن کے اختلاف کی بنیاد ایک دوسرے ہی اختلاف پر مبی ہے۔ ایک فرقہ جو کثرت وجود کا قائل ہے حق سبحانہ و تمالی کو کہ واجب الوجود ہے ماوراء الوجود کمتا ہے جس کو بہاری عقل ادرات نہیں کر سکتی ہوہ وجود کو صفت لازمنی مقتضا اس ذات کا قرار دیتا ہے کہ وجود اس ذات سے ازلا و ابدا جبا نہیں ہوتا اور جو لوگ وحدت الوجود کے قائل ہیں وہ ذات حق سبحانہ و اور جو لوگ وحدت الوجود کے قائل ہیں وہ ذات حق سبحانہ و میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہا ور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وجود مطلق ہے اور وہی واجب الوجود ہے۔ غرض میں اعلیٰ مرتبہ وہ دیک ہے۔

شیخ رکن الدین کا بیان ہے کہ یہ گفتگو خاصی طویل تھی کہ اس میں صبح سے دوپہر تک کا وقت ہوگیا ۔ ظاہر ہے اوپر جو کچھ لکھا گیا وہ اس طویل بحث کا اختصار ہے لیکن اس سے عام وحدة الوجود کے قائل صوفیا کا نقطہ نظر معلوم ہو جاتا ہے اور یہ بھی اس کی بناء پر شریعت ، طریقت اور حقیقت کے راستوں کو الگ الگ بتایا جاتا ہے ۔ ایک عام دین دار اور سیدھے سادے انسان کے لیے یہ فیصلہ کرنا بڑا مشکل ہے کہ ان مین سے کون سا راستہ اس کی نجات کا اور صحیح اسلام کی طرف اس کی راہبری در والا ہے حالانکہ خود بعض اکابر صوفیہ اس کی وضاحت کرچکے ہیں کہ کوئی طریقت یا حقیقت ایسی نہیں کہ پابندی شریعت کو ساقط کر دے ۔ لیکن اس کے باوصف یہ اختلاف باقی تھا اور آج تک ہے۔

شیع عبدالقدوس گنگوہی کا اصرار اس مسئلہ میں اس حد تک تھا کہ اس متقولہ گفتگو کے بعد انھوں نے اپنے صلعبزادوں کے ساتھ .
رہنا گوارا نہیں کیا کہ ان کا مسلک اپنے والد کے سلکت سے منتقب تھا بلکد آن کے نزدیک تو ان ساحبزادوں کے پیچھے کمانی بھی ۔

یہ تو مسئنہ و مدت الوجود کے تسلیم کرنے کا ایک چاتو تھا جس سے راسخ الاعتقادی کو ضعف چنچا اور دگر اعتقادی کے خیلافات اور رجعانات کو تقویت چنچی ۔ اس کے نتیجہ کے طور پر محود برصغیر میں ایسے فرقے پیدا ہوگئے جو عقیدہ کے اعتبار سے نہ سندو تھے نہ مسلمان بلکہ دونوں مذاہب کو ملا کر ان کی آمیزش سے بقول خود اس صلح کل مساک کی بنیاد رکھنا چاہتے تھے دیہ وہ لوگ نھے جو با مسلمان اللہ اللہ اللہ با برہمن رام رام کے قائل فہتے ۔ بعض صوفیہ کرشن کو بھی ابک ولی مانتے تھے کبیر کے ہاؤے میں بھی بعض روگ احتلاف رکھتے نھے اور بعض ان کو سندو اور بعض مسلمان مانتے تھے ۔ ڈاکٹر قریشی کا ببان ہے ۔ میں مسلمان مانتے تھے ۔ ڈاکٹر قریشی کا ببان ہے ۔ میں مسلمان مانتے تھے ۔ ڈاکٹر قریشی کا ببان ہے ۔ میں مسلمان مانتے تھے ۔ ڈاکٹر قریشی کا ببان ہے ۔ میں مسلمان مانتے تھے ۔ ڈاکٹر قریشی کا ببان ہے ۔ میں

''کبیر اور ناسی داس میں سے دو چشمے جاری ہوئے: ایک اسلامی اسلام سے بہت قریب تھا اگرچہ باعنبار حقیقت بالکل اسلامی نہیں نھا اور دوسرا فدامت پسندانہ اور بنیادی طور پر ہندو تھا ۔''

کا کٹر تریشی نے کسی قدر تفصیل سے کبیر کی زندگی ، اس کی تعلیم و تربیت کا ذکر کیا ہے اور یہ نتیجہ اخذ کیا ہے : '' ''کوئی بات کبیر میں ایسی نہ تھی جس سے یہ حمجھا جاسکے کہ وہ ہندو تھا۔ وہ کھلے الفاظ میں مسلمان ہونے کا دعوی

۸۵ ـ برعظیم پاک و بندگی ملت اسلامید محوله بالا ، ص ۱۳۹ ـ ۸۸ ـ ایشیا ص ۱۹۹ و ۱۹۲ ـ

نہیں کرنا مگر اس کے عقائد وہی ہیں جو ایک مسلان صوف کے ہوتے ہیں ۔ ظاہر میں بھی اس نے اسلام کو علانیہ ترک نہیں کیا تھا۔ اس کا بیٹا کال تھا اور کال بھی کبیر کی طرح . ایک مخصوص مسلم نام ہے ۔ اس کی تحریویں اور اس کے نظر سے وہی ہیں جنھیں صوفیہ عموماً تسلیم کرتے ہیں۔ کبیر کا عقیدہ وحدت الوجود پر ہے ، اس خدا پر ہے جو بہ یک وقت ماورائی بھی ہے اور سریانی بھی اور جس کی مؤخر الذكر صغت اصل الاصول يا محض ايك قوت جيسى نہیں ہے بلکہ ایک ہوشمند وجود کی طرح ہے اور جس کے سریان کی نوعیت وہی ہے جو قرآن کی اس تشبیم، سے ذہن نشین کرائی گئی ہے کہ خدا انسان کی رگ جان سے بھی قریب ہے۔ اس نے قرآن کی یہ تشبیبہ بھی اخذ کی ہے كم خدا دور بے ۔ وہ بيغمبر اسلام حضرت محمد مصطفلي صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج کے واقعے کو کیفیت وجد میں جوش و خروش کے ساتھ گاتا ہے اور اس مضمون کو روحانی ترق کے انعام یعنی وجود حقیقی کے روبرو ہونے کی جاودانی ،سرت کو بیان کرنے کے لیے استعال کرتا ہے۔ اس کے پیش نظر وہ حقیقت ہوتی ہے جس کی تحصیل کتابوں کے ذریعے کبھی میسر نہیں ہو سکتی ۔ اسلام نے عبادت کے جو طریقے مغرر کیے ہیں وہ ان کو مسترد نہیں کرتا وہ صرف یہ کہتا ہے کہ اگر یہ طریقے بغیر کسی روحانی معمویت یا ترفع کے محض ظاہری اعال بن کر رہ جائیں تو بالکل ہے معنی ہوتے ہیں ۔ درحقیقت اس کی تعلبات یا اس کے فلسفر میں مت سے صوفیہ کے نظریوں سے کچھ زیادہ انحراف ملما مشکل ہے ۔ ان صوفیم کا مطالبہ بھی یہی تھاکہ تزکیہ وح فرائض مذہبی کی ظاہری بجا آوری کے ذریعر نہیں بلکہ ایک گہری اور معنوی تبدیلی کے ذریعے ہونا چاہیے۔ اس نے اپنے نظریوں

کو صوفیوں کی تعلیم ہی سے بڑے وسیع بیانہ ہر اخذ کیا ہے۔''

اگرچہ ان نتائج سے ہمیں اختلاف نہیں تاہم یہ سسئلہ بحث طلب ے کہ کبر نے یہ خیالات بافاعدہ صوفیوں کی تعلیم سے حاصل لیے تھے یا اس کی رہبری اور رہنائی اس مسلک میں کسی مسلان صوفی کی مرہون سنت ہے۔ کبسر کے استادوں میں ایک نام ارامانند كا ليا جانا م ، اكرچ يد بهي مشتبه به اور اسد درست بهي تسايم کر لیں توکبیر کا اس سے تعلن صرف چند سال رہا ہوگا اور وہ بھی ابتدائی عمر میں - اس کے مسلم معلمین کے سلسلے میں صرف یہ پتہ چلتا ہے کہ وہ جونپور بھی گبا تھا جہاں اس نے مسلم دینیات پر اساتذہ کے خطبے سنے تھے ، مگر بقول ڈاکٹر قریشی کم وید معلوم نہیں کہ اس نے ان خطبوں سے کیسی داجسی لی کیونکہ اس کی نصالیف سے اس مضمون سے متعلق اس کا کوئی گہرا علم ظاہر نہیں ہوتا.... اس سے صوفیہ کی تعلمات کو اپنے مذاق کے زیادہ مطابق پایا اور ان سے روشنی حاصل کی ۔'' ہمارا خیال یہ ہے کہ یہ صونیانہ خیالات جن سے کبیر نے روشنی حاصل کی صوفیہ کی بدولت عام ہو چکے تھے ، شہروں ، قصبوں بلکہ دیمات میں برصغیر پاک و ہند کے طول و عرض میں مسلمان صوفیوں کی خانقاہیں ، مدرسے اور مدارس تھے جن میں بندو مسلمان سب آئے جانے تھر ، شاعری کی بدولت ید خیالات اور بھی عام ہو گئے تھے اور جو لوگ وحدت وجود اور اس قسم کی دوسری علمی بحثوں کے سمجھنے اور سننے کے اہل نہ تھے وہ بھی ان مسائل کی عمومیت سے اثر پذیر ہوئے تھے۔ اس طرح کے حالات ہمیں بعض اور فرقوں کے رہناؤں کی زندگی میں بھی ملتے ہیں اور خود عامہ المسلمین میں ایسر افکار و خیالات کا بھی سراغ سلتا ہے جو حقیقی اسلام سے قطعاً دور تھے ـ

٨٨ - ايغبا ، ص ١٣٩ -

اس دور کے بعض اکابر علم اور صوفیہ نے بھی اس صورت حال کا۔
اندازہ لگا لبا تھا اور انھوں نے اس کے خلاف راسخ الاعتقادی کے احیا کے لیے تعریکی بھی شروع کی تھیں۔ اس طرح کی ایک تعریک عدد الف ثانی حضرت شیخ احمد سرہندی رحمه الله علیہ کی تھی۔
اس کے بارے میں آگے چل کر ہم کسی قدر تفصیل سے بحث کریں گے۔

عقیدے اور ایمان سے قطع نظر وحدت الوجود کے اس نظریہ في مختلف توجيمات ، تشريحات اور تفصيلات كي بدولت عام ساجی زندگی پر بھی بہت کہرا اور دور رس اثر ڈالا۔ راسخ الاع تقادی اور دیگر اعتقادی کا مسئلہ نو ایک مسئلہ ہے جس کا تعلق خاص طور پر مسلانوں سے ہے لیکن اخلاق اعتبار سے بھی اس عقیدہ یا نظریہ کے اثرات بہت دور رس نتا بخ کے حامل تھے۔ ہر مذہب میں کچھ نہ کچھ طریقے عبادت ظاہری کے مفرر ہوتے ہیں اور ان کا مقصد معاشرہ میں ہمض امور کے لیے اخلاقی حدود کا تعین ہوتا ہے اور ایک حد تک ان پابندیوں سے نفس انسانی کو قابو میں رکھنا مقصود ہوتا ہے۔ اگر عبادات ظاہری کو بے معنی ، لغو ، غیر ضروری طے کر لیا جائے تو پھر قابلگرفت کوئی چیز نہیں رہتی اور ہر شخص اپنے آپ کو آزاد سمجھ کر ہر قید و بند سے خود کو آزاد سمجھنے لگتا ہے بلکہ بعض ایسے امور جو کسی خاص مذہب یا معاشره میں ناپسندیده ، نامناسب یا ناموزوں سمجھے جانے ہیں ، ان کے لیے بھی جواز کی صورت نکل آتی ہے ۔ ایک سابقہ باب میر ہم شاعری کی علامات و اشارات اور اسالیب کے سلسلے میں یہ بیاد کر چکے ہیں کہ بعض اسباب کی بناء پر وہ ساری شاعری جس کر مسلمانوں کی شاعری کہا جاتا ہے ، الا ماشاء اللہ شعائر اسلام کے تضحیک ، مسخر اور استهزا پر مبنی ہے۔ اسلام میں شراب حرام ہے لیکن ہارے شعرا کھلم کھلا اس ام البخبائث کو نہ صرف جائز

قرار دیتے ہیں بلکہ حافظ کی زبان میں:

بہ مے سجادہ رنگین کن گرت پیر مغان گوید کہ سالک بیخبر نبود ز راہ و رسم سنزلہا

قرآن حکیم و احادیث نبوی میں کماز کی بار بار تاکید ہے اور صلوۃ اسلام کے ارکان دین میں ایک اہم ستون ہے لیکن ہارے شاعر اسے چھوڑ کر معشوق کے سنگ در پر جبہ سائی کرنے پر جان دیتے ہیں بلکہ محبوب کے نقش قدم پر سجدہ کرنے چلتے ہیں ۔کعبہ دنیا میں خداکی عبادت کا بہلا گھر تھا اور حج مسلمانوں کے لیے ایک فرض ہے لیکن ہارے شاعر کعبہ کو چھوڑ کر کلیسا آباد کرتے ہیں ہلکہ محبوب کے کوچر کے طواف کو طواف کعبہ سے افضل بتائے ہیں ۔ غرض کماں تک تفصیل بیان کی جائے ، اگر تلاش کھا جائے تو ہارے فارسی اور اردو شعرا کے کلام میں اسلام کی تضحیک کا ہت سا سامان نظر آتا ہے۔ آج جب غیر مسلم مستشرق جو فارسی اور اردو شاعری سے آشنا ہیں ، اس موضوع پر اشعار کی یہ کثرت دیکھتے ہیں دو حیراں رہ جانتے ہیں کہ اسلام جن اعمال و افعال کو پسندیدہ قرار دیتا ہے ، مسلمان شاعر اسی کا مذاق اڑاتا ہے اور جن چیزوں کو ہرا کہتا ہے اس پر علیالاعلان فخر کرتا ہے۔ تعجب تو یہ ہے کہ اکثر اس کے یہ بیانات محض کذب و افترا کے دفتر ہوتے ہیں ۔ سے و سینا کے اشعار لکھنر والر سب کے سب شرابی نہیں ہوئے ، نہ کوچہ محبوب میں سر کے بل جانے کا اقرار کرنے والے شاہد باز ہوتے ہیں ۔ یہ مضامین ان کے بہاں محض تقلیدی اور رسمی ہوئے ہیں لیکن عام معاشرہ پر ان کا نفسیاتی اثر بہت گہرا ہوتا ہے اور ممنوعات سے کراہیت اور نفرت کی بجائے ان کے قبول کرنے کے لیے راہ ہموار ہو جاتی ہے اور اس طرح اخلاق ے راہ روی کے لیے دروازہ کھل جاتا ہے ۔

بعض حضرات نے اس کی توجیہ، دوسری طرح کی ہے۔ وہ

کہتے ہیں کہ ایسے اشعار اور مضامین کا ایک رخ مازی اور ایک حقیقی ہے۔ شراب سے مراد وہسکی یا ٹھرا نہیں شراب معرفت اللمی ہے اور معشوق انشا ، مصحفی ، جرأت ، رنگین یا نوآب مرزا خاں داع كا معشوق نهى بلكه معشوق حقيقى ، حسن مطلق يا الله تعاللي ہے۔ اگر یہ توجیہہ مان بھی لی جائے تو یہ تسلیم کرنا دشوار ہے کہ فارسی اور اردو کے تمام شعرا جن کے جاں اس قسم کے مضامین ملتے ہیں فی الحقیقت صوف تھے اور ان کے تمام اشعار عشق حقیتی اور حسن مطلق سے متعلق ہیں اور وہ شراب معرفت اللہی سے سرشار ہیں اور اگر یہ بھی مان لیں تو پھر بھی یہ مسئلہ رہتا ہے کہ ان اشعار کے تمام پڑھنے اور سننے والے جب تک تمام کے تمام اصحاب معرفت نہ ہوں وہ تو ان کے مجازی معنوں سے آگے حقیقت تک پہنچ ہی نہیں سکتے ۔ یہ صورت حال بھی دراصل اس غلط فہمی کا نتیجہ ہے جس کا ہم ذکر کر چکے ہیں ، یعنی طریقت اور شریعت کو دو الگ راستر بتانے یا سمجھنے کا مسلک جس کی تردید خود اکابر صوفیہ نے كى ہے ، ہميں اس كا جواز تلاش كرنے كى ضرورت نہيں ـ حافظ شير ازى کے سلسلے میں یہ بحث بہت عام ہے کہ اکثر حضرات ان کر لسان الغیب کہتے ہیں ۔ ان کے اشعار سے قال نکالتے ہیں اور ان کے جمله اشعار کو جو مے و مینا سے متعلق ہیں معرفت کے مضامع قرار دیتر سی ، لیکن بعض حضرات جن میں علامہ اقبال بھی شامل ہیں ، کلام حافظ کی اس تاویل کو قبول نہیں کرتے اور ان اشعا کو گمراہ کن قرار دیتے ہیں ۔ اقبال کے یہ اشعار اسرار خودی کے مهلر ایڈیشن (۱۹۱۳) میں شامل ہیں:

سوشیار از حافظ صهبا گسار جامش از زبر اجل سرمایددار

رہن ساق خرقہ پرہیز او مے علاج ہول رستاخیز او

انیست غیر آنی باده در بازار او از دو جام آشفته سدر دستار او مسلم و ایمان او زناردار رخد. اندر دسش از مرکان یار دعوی او نست غیر از قال و فیل «دست او دوتاء و خرما بر تغیل» گوسفند است و نوا آسوخت است عشوه و ناز و ادا أموحت است دل رہائبہائے او زہر است و بس چشم او غارب کر شهر است و بس خعف را نام توانائی دېد ساز او افوام را اغوا کند خفل او درخور ابرار نیست ساخر او فابل احرار نبسب نے ناز از محفل حافظ گزر الحدر از گوسفندان الحذر

حافظ سیرازی کو برعظیم پاک و ہند میں خاص طور پر جو قبول عام اور شہرت نصبب بھی اور یہاں وحدت الوجود کے اثر اور دیکر صوفیانہ نعلیم کی بدولت ایسے خیالات و افکار جن کی صوفیانہ تاویل حقیقت و معرفت کا سبق بن سکی تھی عام تھے ، اس لیے علاسہ اقبال کے ان اشعار پر مختلف حضرات نے سخت تنقید کی ۔ ان تنقید کرنے والوں میں ایسے حضرات بھی شامل تھے جو علامہ اقبال کے مداحوں ، دوستوں اور فدر دانوں میں تھے، مثلاً اکبر الہ آبادی

خواجه حسن نظامی ، پیرزادہ مظفرالدین احمد ، مولانا فیروزالدین طغرانی وغیرہ ۔ اسرار خودی کے جواب میں واز بیخودی اور اسمان العیب کے نام سے دو مستقل مثنویاں علامہ اقبال کے اعتراض کے جواب میں لکھی گئیں ۔ علامہ نے دوسر نے ایڈبشن میں یہ اشعار خلوج کر دیے ، اس سلسلہ میں خلیفہ عبدالحکیم کا بہان ہے : ۸۸

"اقبال نے اسرار خودی کے دوسرے ایڈیشن میں سے حافظ کا نام نکال دیا ۔ میں نے اقبال سے اس کے متعلق دریافت کیا ، فرمانے لگرے خیالات میرے وہی ہیں ، میں نے مصلحتاً حافظ کا نام نکال دُیا 'نے کیونکہ اس میں خدشہ یہ ہے کہ اس مخالفت کی وجہ سے لوگ کہیں میرے نظریہ ہی کے مخالف نہ ہوجائیں۔ اگر وہ حافظ کو ابسا نہیں سہجھتے تو نہ سمجھیں لیکن ادبیات کے متعلق میرے اس نظریہ پر غور کریں ۔"

ادیبات کے بارے میں ہم ابھی ان کے نظریہ پر کسی قدر تفصیل سے بحث دریں کے - حافظ کے متعلق علامہ کا ایک بیان اور دیکھ لیجیے - عبدالرحال طارف اپنے ایک مضمون ''مے شبانہ'' میں علامہ افبال سے اپنی بعض ملاقانوں کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں :^^

واس زمانے میں میں نے ایک مقالہ خواجہ حافظ ہر لکھا تھا جس میں یہ ثابت کرنے کی کوشش کی تھی کہ وہ صوفی نہ نھے ۔ ایک شام میں نے ڈاکٹر صاحب سے یہی سوال کیا نو فرمان لگے کہ خواجہ حافظ حقیقت میں صوفی نہ تھے ، اس کے ثبوت میں انھوں نے مولانا جامی کی لتاب اس کے ثبوت میں انھوں نے مولانا جامی کی لتاب انفحات الانس کا حوالہ دیا اور کہا کہ صوفیوں کی اصطلاحات اور زبان کے استعال سے کوئی صوفی تھوڑا ہی

۸۸ ـ خلیمه عبدالعکیم ، اردو ، اقبال نمبر ص ۸۲۳ ـ ۵۸ ـ سلفوظات اقبال ، طبع اول ، لابور ، ص ۲۲۸-۲۲۹ ـ

بن جائے گا ، جس طرح Cowl پہننے سے کوئی پادری نہیں بن جاتا ۔ اِس سلسلے میں انھوں نے خواجہ حافظ کی شاعری ، ان کی سہل انگاری ، تن آمائی اور حجرہ نشینی کی تعلیم فور جبر و قدر کے غلط نظرے کے تباہ کن نتائج پر روشنی ڈالی ۔ فرمانے لگرے صوفی عمل کی نلقین کرتا ہے اور یہ خواجہ حافظ کے بیاں مفقود ہے ۔ اس کا اثر جو کچھ سندی مسلمانوں پر سوا وہ ظاہر ہے ۔ بیاں سے پلٹے نو فرمانے لگرے میں سندوستان میں مسلمانوں کے مستقبل سے نا آمید ہیں ہوں ، مجھے یقین ہے میں مسلمانوں کے مستقبل سے نا آمید ہیں ہوں ، مجھے یقین ہے فقر کی بابت پوچھا تو فرمایا کہ فقر سے میری مراد افلاس فقر کی بابت پوچھا تو فرمایا کہ فقر سے میری مراد افلاس اور ننگلستی نہیں ، بلکہ استغنا ، دولت سے لاپروائی ہے ۔ ولت جوہر مردانگی کی مون ہے ۔ اس سے جرآن اور بہادری جائی رہتی ہے ۔

میں ایسے ففر سے اے اہل حلفہ باز آیا تمھارا ففر ہے نے دولتی و رنجوری''

ہم ہاں اس بحث کو غیر ضروری سمجھتے ہیں کہ خواجہ حلفظ حمیف میں صوف داتی تجربے کا امام ہو اور اس کے متعلق محض ثلام سے کوئی رائے دائید یا تردید میں فائم کرنا یفینی نہیں ہے۔ ہاں یہ درست ہے کہ جس قسم کی شاعری حافظ کی دھی افبال اسے پسند میں کرتے تھے ، لیکن یہ ناعری حافظ سے مخصوص نہیں ، اردو شعرا میں میر ، درد ، غالب سے لے کر ہارے دور میں فانی اور جگر تک نساعری کا وہ مقصد سے لے کر ہارے دور میں فانی اور جگر تک نساعری کا وہ مقصد یا منصب نہیں ہے جو افبال کا فنون لطیفہ کا نظریہ ہے۔ اقبال نے اس قسم کی شاعری کے بارے میں گئی اور موقعوں پر اظہار خیال کے اس قسم کی شاعری کے بارے میں فرماتے ہیں نہ وہ دوجوں کی دوران کی فرماتے ہیں نہ وہ دوران کی دوران کو دوران کی دوران کی

<sup>.</sup> و ـ جاويد نامه ، ص بهم ـ

اہے بسا شاعر کہ از سحر ہنر ريزن قليب است و ايليس نظر شاعر بندی! خدایش یار باد جان او خے لذت گفتار باد عشق را خنیاگری آ..وخته با خلیلان آذری آسوخته حرف او چاویده و بے سوز و درد مرد خوانند ابل درد او را نه مرد زان نوائے خوش کہ نشناسد مقام خوشتر آن حرفے کہ گوئی در مقام فطرت شاعر سراپا جستجو ست خالق و پروردگارِ آرزو ست شاعر اندر سينه ملت چو دل ملتے ہے شاعرے انبار کل سوز و مستى نقشبندى عالمر است شاعری ہے سوز و مستی ماہمے است شعر را مقصود اگر آدم گری است شاعری سم وارث پیغمبری است

شعر و ادب منجملہ فنون لطیفہ ایک فن ہے ، اس کے بارے میں اقبال کا ایک مثبت نظریہ ہے اور وہ اسے اظہار خودی کا ایک ذریعہ اور وسیلہ سمجھتے ہیں ۔ وہ تمام افکار و خیالات جو خودی کے ارتقا اور تقویت کا باعث ہوتے ہیں ، اقبال کے نزدیک مستحسن اور

مقبول ہیں اور اس کے برعکس جن تصورات سے خودیٰ کی نفی ہو اور اسے کمزوری اور اضمحلال نصیب ہو وہ مردود اور نامقبول ہیں۔ صوفیادہ اشعار چونکہ عام طور پر اسی منفی پہلو پر زیادہ زور دیتے بس اس لیے اقبال عبرف ایسے صوفی شعرا اور ایسے صوفیادہ اشعار کو ناہسند نریے دیں۔ اس کے برعکس جن صوفیا اور دیگر شعرا کے جان اسے افکار و خیالات ملتے ہیں اور جن کی کمی نہیں اقبال ان کو پسند نریے ہیں بلکہ اکبر ان کو اپنے حیالات و نظریات کے اظہار نے ایک کایاں مثال ہولانا روم کی ہی ہے جن کو امیال اینا پس و مرسد بناتے ہیں اور ان کے بکثرت اشعار اپنے اردو اور فارسی کلام میں نقل دریے بین درا تفصیل سے گفتگو کریں گے۔ عبوب صوفیوں کی بحث میں ذرا تفصیل سے گفتگو کریں گے۔ شعر و ادب اور دیگر فنون لطیفہ کے بارے میں ان کے خیالات کا اندازہ ان اشعار سے ہو سکتا ہے:

سود و شعر و سیاست ، کتاب و دین و پنر کمبر بس آن کی گره مین تمام یک دانه ضمیر بندهٔ خاکی سے ہے تمود آن کی بلند در ہے ستاروں سے آن کا کاشاند اگر خودی کی حفاظت کریں دو عین حیات ند کر سکین دو سراہا فسون و افساند

ہوئی ہے زیرِ فلک امتوں کی رسوائی خودی سے حب آدب و دیں ہوئے ہیں بنگانہ (ضرب کلیم ، ص ۱۰۰)

ان اشعار میں ادب و دین دونوں کی اساس حودی بر تعمیر کرنے پر زور دیا گیا ہے۔ خود ادب و دین کا رشتہ نہایت اسم ہے اور بہترین

نی تغلیقات کی اساس ایک دینی جذبے پر ہی رکھی گئی ہے۔
عیسائیوں کے فن تعمیر میں بہترین نمونے گرحوں کی شکل میں ہیں۔
بہترین تصویریں گرجوں کی دیواروں اور کھڑ کیوں کے شیشوں پر
ہی نظر آتی ہیں۔ مسلانوں کے فن تعمیر کے بہترین نمونے میں
مساجد کی صورت میں ہیں۔ مصوری کو انھوں نے شروع میں
نظر انداز کیا تو اس کے بدلے میں خطاطی کے فن کو معراج کال
پر بہنچا دیا۔ اقبال کو مسجد قرطبہ میں اسلامی فن کی روح اپنی
معراج کال پر نظر آنی ہے اور بلانبہ یہ نظم اقبال کی تغلیقات میں
ادک شہ ہارے کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کے یہ اشعار
دیکھبر:

اول و آخر فنا ، باطن و ظاہر فنا نقش کہن ہو کہ نو ، منزل آخر فنا ہے مگر اس نقش میں رنگ ثبات دوام جس کو کیا ہو کسی مرد خدا نے تمام مرد خدا کا عمل عشق سے صاحب فروغ عشق ہے اصل حیات موت ہے اس پر حرام دند و شبک سیر ہے گرچہ زمانے کی رو عشق خودایک میل ہے سیل کونیتا ہے تھام

اس کے بعد عشق کی تعریف میں چند اشعار ہیں ۔ ان میں یہ شعر بھی ہے:

عشق کی مستی سے ہے پیکر کل تابناک عشق ہے کاس الکرام

اکلے بند میں اس نظریہ من کو ذرا کھل کر یوں بیان کیا

اے حرم فرطبہ! عشق سے تیرا وجود عشق سرایا دوام جس میں نہیں رفت و ہود رنگ ہو یا خشب و سنگ چنگ ہو یا حرف وصوت معجزہ فن کی ہے خون جگر سے محمود قطرہ خون جگر سے کمود خون جگر سے صدا سوز و سرور و سرور و سرود تیری فضا دل فروز ، میری نوا سینہ سوز جھ سے دلوں کا حضور ، مجھ سے دلوں کی کشود عرش معلی سے لم سند آدم نہیں گرچہ کف خاک کی حد ہے سپہر کبود پہکر نوری کو ہے سجدہ میسر نو کیا اس کو میسر مہیں سوز و گداز سجود اس کو میسر مہیں سوز و گداز سجود اس کو میسر مہیں سوز و گداز سجود

اس کے بعد یہ شعر دیکھیے جو ذوق و شوق ، جذب و مستی اور رنگ و آہنگ کے اعتبار سے خالص صوفیانہ ہے :

ندون مری لے میں ہے ، شوق مری نے میں ہے نغمہ اللہ ہو میرے رگ و بے میں ہے

اس کے بعد مسجد قرطبہ کے جلال و جال کا ذکر ہے کہ عین مرد خدا کی دنبل ہے اور جاوداں اور غیر فانی ہے:

ہاتھ ہے اللہ کا بندۂ مومن کا ہاتھ غالب و کار آفریں ، کارکشا ، کارساز

اور یه آخری شعر :

نقش ہیں سب ناتمام خون جگر کے بغیر نقس ہودائے خام خون جگر کے بغیر نقس سودائے خام خون جگر کے بغیر (ہال جبریل ص سو تا ۱۰۱)

بعض اور متفرق اشعار دیکھیے ، ان میں آن کے اسی نقطہ نظر کی ترجانی ہوئی ہے :

آزر کا پیشه خارا تراشی کار خایلان خارا گدازی (بال جبریل ۲۵)

مری نوا سے ہوئے زندہ عارف و عامی دیا ہے میں نے انھیں ذوق آتش آشاسی (ایضاً ۲۰)

ایک مختصر نظم کا عنوان ہے ''اہل ہنر سے":

مهر و مه و مشتری ، چند نفس کا فروغ عشق سے ہے پایدار تیری خودی کا وجود تیرے حرم کا ضمیر اسود و احمر سے باک ننگ ہے تیرے لیے سرخ و سپید و کبود تیری خودی کا غیاب معرکہ نکر و فکر تیری خودی کا غیاب معرکہ نکر و فکر تیری خودی کا حضور عالم شعر و سرود تیری رہخ غلامی سے زار تیرے ہنر کا جہاں دیر و طواف و سجود تیری سہو انس و جن تو ہے امیر جنود تیری سپہ انس و جن تو ہے امیر جنود (ضرب کلیم ۱۱۲)

ایک اور محتصر نظم ''سرود'' ہے:

آیا کہاں سے نالہ نے کہ چوب نے ؟
اصل اس کی نے نواز کا دل ہے کہ چوب نے ؟
دل کیا ہے ؟ اس کی فوت و مستی کہاں سے ہے ؟
کیوں اس کی اک نگاہ اللتی ہے تخت کے ؟
کیوں اس کی زندگی ہے ہے اقوام میں حیات ؟
کہوں اس کے واردات بدلتے ہیں ہے بد ہے ؟
کہا بات ہے کہ صاحب دل کی نگاء میں جبتی نہیں ہے سلطن روم و شام و رہے جبتی نہیں ہے سلطن روم و شام و رہے جبتی نہیں ہے سلطن روم و شام و رہے جب روز دل کی رسز مغنی سمجھ گا

جن حضرات کے پیش نظر مثنوی مولانا روم کا یہ افتتاحی شعر ہے وہ اس نظم کے پورے پس منظر اور اس کے مضمون کو سمجھ سکتے ہیں:

بشنو از نے چون حکایت می کند از جدائبہا شکایت می کند

یوں اس موضوع ہر کلام انبال میں بکثرت حوالے اور اشعار مل سکتے ہیں لیکن چونکہ اس موضوع کی نفصیل ہاری بحث کا صرف ایک مختصر جزو ہے اس لیے ان چند اشعار پر اکتفاکی جاتی ہے ، عنوان ہے 'فنون لطیفہ'' :

اے اہل نظر ذوق نظر خوب ہے لیکن جو شے کی حقیقت کو نہ دیکھنے وہ نظر کیا!

مقصود ہنر سوز حیات ابدی ہے ۔ یہ ایک نفس یا دو نفس مثل شرر کیا !

. بخس سے دل دریا متلاطم نہیں ہونا اسے فطرۂ نیساں وہ صلف کیا وہ کہر کیا !

شاعر کی نوا ہو کہ مغنی کا نفس ہو جس سے چمن افسردہ ہو وہ باد سحر کیا

بے معجزہ دنیا میں ابھرتی نہیں قومیں جو ضرب کلیمی نہیں رکھتا وہ ہنر کیا !

ضرب کلیمی کا استعارہ اقبال کے بہاں بڑی اہمیت ر کھتا ہے۔ انھوں کے اپنے ایک مجموعہ کلام کا نام ہی ضرب کلیم ر کھا ہے۔ بانگ درا میں خضر راہ ان کی اہم ترین نظم ہے ، وہ بھی حضرت موسیل اور حضرت خضر کے قصہ پر اقبال کے تخیل کی تعمیر ہے حضرت موسیل کے علم کا عجز باوجود پیغمبر ہونے کے خضر سے حضرت موسیل کی ملاقات اور اس میں پیش آنے والے واقعات دو قرآن حکیم میں بیان کیا گیا ہے۔ یہ خود ایک علامت ہے اور حضرت خضر کا علم غیب اور مستقبل کا علم ہے۔ اس قصے سے علم و معرفت کے نازک فیس اور مستقبل کا علم ہے۔ اس قصے سے علم و معرفت کے نازک استدلال ، اسباب و علل کی تلاش پر مبنی ہو ظاہر ہے اس کا اطلاق صوف آن دشیا کے علم پر ہو سکتا ہے جو ان حواس ظاہری ، منطقی استدلال اور اسباب و علل کی تلاش پر مبنی ہو ظاہر ہے اس کا اطلاق اور ماؤرا اشیاء حالات و کیفیات کا علم ان ذرائع اور وسائل سے اور ماؤرا اشیاء حالات و کیفیات کا علم ان ذرائع اور وسائل سے مکن نہیں ان کے لیے کوئی اور ذریعہ درکار ہے اور یہی علم کا وہ ذریعہ ہے جسے معرفت کہتے ہیں اور جس پر صوفیہ نے باز بار

زور دیا ہے۔"

اب تک ہم نے صوفیانہ افکار کے بعض بنیادی عناصر مثلاً عشق،

قلندری اور وحلت الوجود سے بحث کی ہے ، اب ہم بعض اور عناصر

کا تجزید کرتے ہیں جن کا تعلق تصوف اور صوفیانہ فکر اور صوفیوں

کے اعال سے ہے ۔ جیسا کہ ہم نے اس مقالے کے ابتدائی باب میں

دان کیا ہے ، صوفیہ کے نزدیک ان کے خیالات و افکار کا ماخذ

قرآن حکم اور احادیث نبوی ہیں ۔ اقبال ان دونوں کی اہمیت کے

قائل ہیں اور بعض اوقات قرآن حکم اور احادیث نبوی سے متعلق وہ

اپنے خیال کی تائید میں کسی صوفی کا ہی قول پیش کرتے ہیں ۔

مثلا ایک جگہ اللہیات کی تشکیل جدید میں فرماتے ہیں :

''بقول ایک مسلمان صوف کے قرآن حکیم کی فہم ایک مومن کے لیے اس وقت مک محکن نہیں جب تک وہ یہ نہ سمجھے کہ وہ اس پر اسی طرح نازل ہوا ہے جس طرح کہ پیغمبر خدا صلی اللہ علید وسلم پر نازل ہوا تھا۔"''

اسی قسم کا ان کا ایک بیان اور دیکھیے :"

البحب میں سیالکوٹ میں پڑھتا تھا تو صبح آٹھ کر روزانہ مرآن پاک کی تلاوت کرتا تھا۔ والد مرحوم اپنے اوراد و وظائف سے فرصت پا کر آنے اور مجھے دیکھ کر گزر جائے ، ایک دن صبح کو میرے پاس سے گزرے تو فرمایا کہ کبھی فرصت ملی تو میں تم کو ایک بات بتاؤں گا ، بالآخر انھوں نے ایک مدت کے بعد یہ بات بتائی اور ایک دن صبح کو جب میں حسب دستور قرآن پاک کی تلاوت کر رہا تھا

<sup>\*</sup>اقبال کے نظریہ ان کے ایک پہلو پر ہم ساع کے سلملے میں آئندہ بعث کریں گے ۔ بعث کریں گے ۔ بعث کریں گے ۔ بہت کاکٹر ابو سعید نور الدین ۔ اقبالی اور تصوف اسلام ۔

مه ، ایضاً مقاله اصل متن صفحه ۱۹۹

تو وہ سیرے ہاس آئے اور فرمایا ، بیٹا کہنا یہ تھا کیہ ہم قرآن پڑھو تو یہ سمجھو کہ قرآن تم ہی پر اترا ہے ، یعنی اللہ نعاللی خود تم سے ہم کلام ہے ۔"

سلفوظات اقبال میں علامہ کے احباب اور نیاز مندوں کے متعدد بیانات ملتے ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ قرآن حکیم کی تلاوت کا ایک خاص اثر ان پر ہوتا تھا۔ مثلاً مرزا جلال الدین کا بیان ہے : ا

''اکٹر مجالس میں ڈاکٹر صاحب سے قرآن حکم کے رموز سننے کا بھی ہمیں موقع ملتا ، وہ فقہ میں کسی خاص سکول کے ہابند نہ تھے گو عام طور پر لوگ انھیں سنی ہی سمجھتے رہے ہیں اور وہ اپنے امور میں اہل سنت ہی کے شعار کے ہابند تھے ۔ مسائل شرعی میں وہ بڑی آزاد خیالی کے ساتھ گفتگو فرمایا کرتے تھے اور دوران بحث میں کہا کرتے خدا کا ارشاد ہے : فتفکروا و تدہروا ، اجتہاد ہر شخص کا فطری حق ہے اور وہ ساری عمر اسی پر عمل پیرا رہے ۔''

اگرچہ ہمیں مرزا جلال الدین کی امر روایت سے اتفاق نہیں کہ علامہ اقبال نے یہ فرمایا ہو گا کہ ''اجتہاد ہر شخص کا فطری حق ہے" کیونکہ اس اصول کو تسلیم کر لیں تو دین میں اختلاف اور افتراق کے درواز ہے کھل جانے ہیں ۔ اجتہاد کے فطری حق کو تسلیم کرنے کے باوجود اجتہاد کرنے والوں میں بعض صلاحیتوں کا ہونا ضروری ہے: اس کا علم دین مسلم اور قابل اعتبار ہو ، وہ عربی زبان و ادب ، اس کے محاورہ اور اسلوب پر قدرت رکھتا ہو ، علوم صرعیہ پر اس کی نظر ہو ، اس کے قول و فعل سے عموماً اسلام کے بینادی افتار و خیالات ، عقائد و عبادات کی تائید ہوتی ہو ، اپنے اعلان میں صالح ہو اور اس کی نیت دین کی تفہیم ہو ۔ جب کسی اعلان میں صالح ہو اور اس کی نیت دین کی تفہیم ہو ۔ جب کسی

شخص میں یہ اوصاف جمع ہو جائیں تو پھر وہ اجتہاد کرنے کی جرأت کر سکتا ہے۔ ورآن میں غور و فکر کی دعوت سوجود ہے اور ہار ہار عاطبیں کو آیات اللہی پر غور درنے اور آن سے نتائج نکالنے کی دعوت دی گئی ہے اور اس طرح انفرادی اور اجتہاءی سطح پر فکر و تدبر کا دروازہ بند نہیں ہے تاہم اس کا مطلب آزاد خیالی کی وہ نوست نہیں جس کا اظہار اسلام کی ناریج میں آکٹر، ہوا ہے اور ساویل سے وہ صورت پدا ہوئی دم

## خود بدلتے نہیں فرآن کو بدل دیتے ہیں

ظاہر ہے نہ یہ اقبال کا مسلک بھا اور نہ آن کی خواہش\* - قرآن کے رہوڑ کو سمجھنے کے لیے آن کا جذبہ ایک مرد مومن اور انسان کا جذبہ نھا ۔ مرزا جلال الدین کا بیان ہے کہ انھوں نے کئی مرنبہ علامہ سے استدعا کی کہ قرآن حکیم کی تفسیر لکھیں ۔ ۴۳

\*علامه افبال نے خود رموز بیحودی میں ایک بند کا عنوان رکھا ہے "در معی اینکه در زمانه" انحطاط تقلید از اجتہاد اوللی تراست" (ص سم ۱) اور یہ شعر ب

اجتهاد الدر زمان العظاط قوم را برهم سمی بیچد بساط ز اجتهاد عاال کم نظر التدا بر رفتگان معفوظ نر

ہ ۔ ایضا میں ہے۔
خواجہ عد الوحید صاحب ہے بھی یاد ایام کے عنوان سے ملفوظات میں شامل مضمون (ص . ۔ ، ) میں اس کی تائید کی ہے ''ایک بہت بڑی خوشخبری جو ڈاکبر صاحب ہے سنائی یہ تھی کہ وہ اپنے دل میں اس بات کی زبردست خواہش رکھتے ہیں کہ قرآن حکیم کی تعلیم پر اپنے خیالات مفصل طور پر کتابی صورت میں ظاہر قرمائیں ۔ وہ قرمائے تھے میں نے اپنے خیالات کا بڑی تفصیل سے اشعار میں اظہار کر دیا ہے لیکن ابھی میرے دل میں ان سے بھی بڑی چیز ہے جسے ترآن حکیم کی شرح کی صورت میں ظاہر کرنے کی آرزو رکھتا ہوں ''۔

لبکن ایسا نہ ہو سکا۔ شاید علامہ تفسیر قرآن لکھنے کی دشواریوں اور اس کے لیے مناسب پس منظر سے مطمئن نہ تھے۔ مطالب فرآنی کے بارے موزا جلال الدین کی رائے یہ ہے:

''مطالب قرآنی پر ان کی نظر ہمیشہ رہتی ، کلام ہاک کو ہڑھتے تو اس کے ایک ایک لفظ یر خور کرتے بلکہ نماز کے دوران میں جب وہ باواز بلند پڑھتے تو وہ آیات قرآن پر فکر کرنے اور ان سے متأثر ہو کر رو پڑتے ۔''''

قرآن حکیم کے سلسلے میں علامہ اقبال کا ایک مشہور شعر ہے:

یہ بات کسی کو نہیں معلوم کہ مومن قاری نظر آتا ہے حقیقت میں ہے قرآن

یہ انداز خالص صوفبانہ ہے کہ فاری پر قرآن کی کیفیت طاری ہو جائے اور وہ حقیقت میں اپنی فکر ، اپنے عمل ، اپنی ذات میں قرآن کے مطابق یہاں تک ہو جائے کہ وہ خود قرآن بن جائے ۔ اس سلسلے میں ایک گفتگو ملفوظات میں ڈاکٹر سعید اللہ صاحب کی ہے:

''میں نے تصوف کی بحث چھیڑ دی ، فرمایا تصوف ہمیشہ انحطاط کی نشانی ہوتا ہے ۔ یونانی تصوف ، ایرانی تصوف ، ہمندوستانی مصوف سب انحطاط قومی کے نشان ہیں ۔ اسلامی تصوف بھی اسی حقیقت کو عیاں کرتا ہے ۔ اسلام کے اولین دور کے صوف زیاد تھے ، زید و تقویل ان کا مقصد تھا ۔ بعد دور کے صوف زیاد تھے ، زید و تقویل ان کا مقصد تھا ۔ بعد الطبیعیات اور نظریات شامل ہو گئے ۔ ۔ کے تصوف میں جا بعد الطبیعیات اور نظریات شامل ہو گئے ۔ ۔ کے تصوف اب محض زید نہیں رہتا اس میں فلسفہ کی آمیزش ہوجاتی ۔ ۔ کے تصوف اب محض زید نہیں رہتا اس میں فلسفہ کی آمیزش ہوجاتی

هو ـ ايضاً ص ٨ ـ ـ

ہے۔ ہمہ اوست مذہبی مسئلہ نہیں یہ فلسفہ کا مسئلہ ہے۔ وحلت اور کثرت کی بحث سے اسلام کو کوئی سرو کار نہیں۔ اسلام کی روح دوحید ہے اور اس کی ضد کثرت نہیں شرک ہے۔ وہ فلسفہ اور وہ مذہبی تعلیم جو انسانی شخصیت کے نشو و کما کے بنافی ہو ہے کار چیز ہے۔ نصوف نے Scientific روح کو بہت نقصال پہنچایا ہے۔ ڈاکٹر کے پاس نہیں جاتے تعوید بلاش کرتے ہیں۔ گوش و چشم بند کرنا اور صرف تعوید بلاش کرتے ہیں۔ گوش و چشم بند کرنا اور صرف جد و جہد سے کرنے کی جگہ سہل طریقوں کی نلاش ہے۔ جد و جہد سے کرنے کی جگہ سہل طریقوں کی نلاش ہے۔ خالص جد و جہد سے کرنے کی جگہ سہل طریقوں کی نلاش ہے۔ خالص اسلامی بصوف سے مراد ہے۔ خالص اسلامی بصوف یہ ہے شہ احکام اللہی انسان کی اپنی ذات کے اسلامی بوقی یہ ہے شہ احکام اللہی انسان کی اپنی ذات کے احکام میں جائیں۔"

یہ بات کسی کو نہیں معلوم کد سومن قاری نظر آتا ہے حقیقت میں ہے قرآن

پھر فرمایا: انا الحق کے معنی یہ نہیں کہ میں خدا ہوں بلکہ اس کو یوں سمجھنا چاہیے کہ انا ہی اصلی چیز ہے ۔ بندہ اگر خدا میں گم ہوگیا تو اس نے اپنی ہستی مٹا دی ۔ ا

ڈاکٹر سعمد اللہ صاحب کے حوالہ سے علامہ اقبال کا یہ بیان نصوف کے باب میں خاص اہمیت رکھتا ہے کبونکہ اس میں انھوں نے اختصار کے ساتھ یونانی بصوف، ایرانی بصوف، ہندوستانی تصوف

٩٩ - ايضاً ص ١٠٨ - ١٠٨ -

اس بیان کو دیکھیے اور پھر ملفوظات میں ہی (ص ۱۳۵) خلیفہ عبدالحکیم صاحب سے منسوب یہ فقوہ ''ایک روز میں نے ڈاکٹی خلیفہ عبدالحکیم صاحب سے پوچھا کہ آپ اقبال کے فلسفہ' شعر کی توضیح کن الفاظ میں کریں گے ؟ انھوں نے جواب دیا ''اقبال قرآن کے شاعر ہے اور شاعر کا قرآن ہے ۔''

اور اسلامی تصوف کی اصطلاحی الگ الگ کرکے اس کا اعتراف کیا ہے کہ جسے اسلامی تصوف کہتے ہیں وہ اپنے ماخذ اور سزاج کے اعتبار سے اس قسم کے دوسر نے مسالک سے مختلف ہے جن کے لیے ہم یکساں طور پر تصوف کی اصطلاح استعال کرتے ہیں ۔ دراضل تصوف کے ان میلانات کو (Mysticism) کہنا زیادہ مناسب ہے جس کا ترجمہ اکثر حضرات نے رمزیت کیا ہے ۔ صوف اور تصوف کی اصطلاح صرف مسلمان صوفیہ کے لیے مخصوص ہے اور باوجود مشترک عناصر اور ملتے جانے اثرات و میلانات کے بی اور باوجود مشترک عناصر اور ملتے جانے اثرات و میلانات کے حامل ہیں ۔

اس بیان میں توحید اور وحدت الوجود میں خلط مبحث کے سلسنے میں بھی اقبال کی ایک وضاحت ملتی ہے۔ یہ وضاحت اور تشریح علامہ اقبال سے پہلے بھی کی جا چکی تھی کہ توحید اور وحدت الوجود کا نظریہ ایک نہیں ہے اور نوحید کی ضد کترت نہیں شرک ہے ۔ اس مضمون میں کئی اور بیانات تصوف اور صوفید سے متعلق ہیں ۔ مثلاً

"تصوف کی بحث دست غیب اور بخشش کے سوال کولے آئی۔ ڈاکٹر صاحب نے فرمایا کہ یہ قصے سمجھ میں تو نہیں آتے مگر ان کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا ، ممکن ہے کبھی سمجھ میں آ جائیں ۔''

اس قسم کے واقعات کی بعض مثالیں پیش کی ہیں جن میں سے تین مثالیں علامہ اقبال نے اس طرح بیان کیں کہ اُن کی تصدیق کرنے ہوں ۔ اگلا سوال 'جن' کے متعلق تھا ، اس کے جواب سے جاں محمث نہیں ، لیکن اس جواب میں علامہ اقبال کا یہ اعتراف قابل نحور ہے:

''یہ بھی ممکن ہے کوئی مخلوق ایسی ہو جسے ہم دیکھ

نہیں سکتے ۔ کئی رنگ ہیں جنھیں ہاری آنکھیں نہیں دیکھ سکتیں کئی آوازیں ہیں جنھیں ہارے کان نہیں سن سکتے ۔'' صوفیہ کا تجربہ اسی قسم کا ہے ۔ ظاہر ہے اگر کوئی شخص آن منازل و مراحل اور ان تجربات سے نہ گزرا ہو وہ کیسے ان سے آگاہ ہو سکنا ہے اور کیسے ان کی نائید یا ذھیدیق کو سکتا ہے ۔

توحید پر ایمان کے لیے رسالت پر ایمان اور رسول م اکرم کی سوت کی تصدیق دل سے اور زبان سے اور یہ کم آپ نبی آخر ہیں اور نبوت و رسالت آپ پر ختم ہوئی ضروری ہے ۔ اسلامی تصوف میں بھی اس کی اہمیت مسلم ہے اور صوفیہ اپنے مسلک کی تائید میں ہر ،وفع پر احادیث کے حوالے سے استدلال کرنے ہیں۔ اصل پہلو اس کا یہ ہے کہ صوفیہ کے یہاں طے مدارج و منازل میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات بڑی اہمیت رکھتی ہے اور عشق کے مقام میں عشق رسول ان مدارج اور منازل طے کرنے کی ایک ضروری شرط ہے۔ صوفیا اپنے تمام سلسلوں کو خواہ حضرت علی کرم اللہ وجہ کے وسیلہ سے یا حضرت ابوبکر رخ کے وسیلہ سے آپ پر ختم کرتے ہیں آپ کی مجبت جس طرح ہر مسلمان کے لیے جزو ایمان ہے اسی طرح صوفیہ کے لیے بھی حرز جان اور باعث عرفان ہے۔ افبال کے ہاں عشق رسول م تے موضوع ہر اس کثرت سے اشعار ملتے ہیں جن سے آن کے اس مسلک کی مائید ہوتی ہے۔ عشق کی بحث میں اس سلسلے کے بعض اشعار ہم مثنوی اسرار خودی سے نقل کر چکے ہیں ـ چند اشعار اور دیکھیے ۔ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کی نعت میں ایک واقعہ بیان کیا ہے کہ کسی جنگ میں گرفتار ہو کر آنے والے فیدیوں میں سردار طے کی دختر بھی تھی ۔ یہ وہ قبیلہ تھا جس کا سردار حاتم اپنی فیاضی کے لیے مشہور تھا۔ زنجیر اس دختر کے پاؤں میں تھی اور وہ بے بردہ شرم و حیا سے گردن جھکائے تھی ۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب اسے بے پردہ دیکھا تو خود اپنی چادر اسے پیش کر دی ۔ یہ واقعہ پیان کر کے جذبات کی شدت سے مغلوب ہو کر علامہ اقبال فرمائے ہیں:

(ص ۲۲-۲۲-۲۱)

ما ازان خاتون طے عربان تریم پیش اقوام جہان ہے جادریم روز محشر اعتبار ما ست او در جہان ہم پردہدار ما ست او لطف و قہر او سراہا رحمتے ان بیاران این باعدا رحمنے شور عشقش در نئے خاموش من شور عشقش در نئے خاموش من می تید صد نغمہ در آغوش من

در تهید دمبدم آرام من گرم تر از صبح محشر شام من ابر آزار است و من بستان او تاک من مناک از باران او چشم در کشف معبت کاشتم از تماشا حاصلے برداشتم

خاک یثرب از دو عالم خوشتر است ایم خنک شمورے کر آنجا دلبر است کشته انداز سلا جامیم نظم و نثر او علاج خامیم مدان گذیر است

شعر لـبريزِ سعانی گفنه است در ثنائے خواجہ گوہر سفتہ است

نسخه کونبن را دیباچه او ست جمله عالم بندگال و خواجه او ست

\* \* \*

اور رسوز بیخودی کے یہ اشعار دیکھیے:

معنی حرفم کنی تحقیق اگر بنگری با دیدهٔ صدیق رط اگر

موت قلب و جگر گردد نبی <sup>م</sup> از خدا محبوب نر گردد نبی

از رسالت بهم نوا گشتیم ما بهم نفس بهم مدعا گشتیم ما

\* \* \*

عشق رسول می کے سلسلے میں آن کے ملفوظات اور مکاتیب میں متعدد بیانات ملتے ہیں ۔ ملفوظات میں کو حکیم محمد حسن فرشی فرمائے ہیں :

عه - طبع دوم ، ص ۸۳-۸۳ -

الله الله ماحب سے جس قدر قریب ہوتا گیا اسی قدر ان کی عظمت کا مجھے زیادہ احساس ہوتا گیا ۔ یہ اس تعجب انگیز تھا کہ فاسقہ کی گہرائیوں پر اس قدر عبور حاصل کرنے کے باوجود مفہب سے اس قلو متأثر تھے ۔ جب تک ان کو قریب سے نہ دیکھا جائے اس شیدگی اور عشق کا اندازہ کرنا مشكل ہے جو أن كو اسلام أور حضرت پيغمير عليه الصلواة والسلام سے تھا۔ ایک رات میں آئ کی خدمت میں حاضر تھا کہ حضور (صلی اللہ علیہ وسلم) کی سنت کا ذکر شروع ہوگیا ، تکلیف کی پروا نہ کرتے ہوئے آپ نے اس کی پیروی کی بیعد تاکید فرمائی ۔ ثابت کیا کہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کا پیکر اطہر عبسم اسلام ہے ، آپ اسلام ااور ایکان کی تقسیر ہیں اور خود حضور م کے اسوہ حسنہ دریافت کرنا ہو تو قرآن مجید کا ہر حرف اس کی طرف اشارہ کرتا ہے ۔ قرآن حکم سے ان کو بیحد شغف تھا۔ وہ بچین سے بلند آواز سے قرآن پڑھنر کے عادی تھے۔ فرآن حکیم پڑھتے ہوئے وہ بیحد متأثر ہونے تھر۔ آواز ببٹھ جانے کا انھیں سب سے زیادہ قلق یہ تھا کہ وہ قرآن عزیز بلند آواز سے نہیں پڑھ سکتے تھے ۔ بیاری کے دنوں میں بھی جب کبھی کسی نے قرآن حکیم کو خوش الحانی سے پڑھا تو آن کے آنسو جاری سوگئے اور ان پر لرزش اور ا ہتزاز کی کیفیت طاری ہوگئی ۔ حضور علیہ الصلواۃ والسلام كا يبعد احترام كرت تهم اور أكر جديد تعليم يافته مسايات محمد \* صاحب كمهتا تو بيحد تكليف محسوس كرتے ـ"

رسول آکرم صلی الله علیہ وسلم سے محبت اور آپ کے حسن خلق کی تعلیم اقبال رحمة الله علیہ کو بچپن سے نصیب ہوئی تھی ، اس سلسلے میں انھوں نے اپنا ایک قصہ مثنوی رموز بیخودی میں:

۹۸ - رموز بیخودی ص ۱۵۰ -

ادر معنی این کہ حسن سیرت ملیہ از تادب بآداب محمدیہ است کے عنوان سے لکھا ہے کہ ان کے آغاز شہاب میں ایک فقیر نے ان کے دروازے پر صدا لگائی اور پیمم صدا لگاتا رہا۔ بقول ان کے آغاز ایام شباب نھا جس میں عقل صواب و ناصواب میں کرتی ، چنانچہ انھوں نے عصد میں آکر فقیر کے سر پر ڈنڈا رسید کیا۔ اس واقعہ کا جو اثر آن کے والد پر ہوا پہلے وہ سنے:

از مزاج من پدر آزرده گشت لاله زار چهرهاش افسرده گشت بر لبش آی جگرتای رسید درمیان سبنه او دل تپید کوکی در چشم او گردید و ریخت برسر مژگان دمے تابید و ریخت برسر مژگان دمے تابید و ریخت لرزد از باد سحر در آشیان در تنم لرزید جان غافلم دو تنم لرزید جان غافلم

آن کے والد کی یہ حالت کیوں ہوئی ، یہ ان کی زبان سے سنیے :

گفت فردا است خیر الرسل م جمع گردد پش آن سولائے کل غازیان ملت بیضائے او حافظان حکمت رعنائے او

هم شهیدان که دین را عجت اند مثل الخِم در فضائے ملت الد زابذان و عاشقان دل فكار عالهان و عاصيان شرمه ار درمیان انجمن گردد بلند ناله بآئے، این گدائے دودسند اے صراطت مشکل از سے مرکبی من چه گویم چو مرا پرسلم نبی حق جوانے مسلمے با تو سپرد کو نصیبے از دبستانم نبرد از تو این یک کار آسان ہم نشد · یعنی آن انبار کل آدم نشد در ملامت نرم گفتار آن کریم من رہین خجلت و آمید و ہیم اند کے اندیش و بادآر اے پسر اجتاع - امت خير البشر م باز این ریش سفید من نگر لرزهٔ بیم و آمید من نگر بر پدر این جور نازیبا سکن پیش مولا بنده را رسوا مکن . غنچه از شاخسار مصطفتی م كل شو از باد بهار مصطفئي م

از بهارش ونک و بو باید گرفت بهرهٔ از خلق او باید گرفت

اور اس کے بعد علامہ اپنے پیرو مرشد مولانا روم کے حوالے کی طرف رجوع کرتے ہیں :

مه شد روسی چه خوش فرسوده است آنکه یم در قطره اش آسوده است

ومگسل از ختم الرسل ایام خویش تکبه کم کن برفن و برگام خویش"

فطرت مسام سرایا شفقت است در جهآن دست و زبانش رحمت است

اس کے بعد رسول اکرم (صلی الله علیہ وسلم) کی رحمت اور آپ کے حلق عظیم کی مدح ہے اور یہ کہ ملت اسلامیہ کے لیے آپ کا اتباع کامیابی و کامرائی کی دلیل ہے۔ عشق رسول (صلی الله علیہ وسلم) کے سلسلے کے بعض اور اشعار دیکھیے:

به منزل کوش مانند سی نو درین نیلی فضا بر دم فزون شو

مقام خویش اگر خواهی درین دهر بحق دل بند و راه سصطفلی <sup>م</sup> رو!

(ارمغان حجاز ص ۸۹)

بہ پایان چون رسد این عالم پیر شود ہے پردہ ہر پوشیدہ تقدیر مکن رسوا حضور خواجه مایوا حمامه من ز چشم او نهان گیر (ارمغان حجاز ص ۲۰)

\* \* \*

بدن واماند و جانم در تک و پوست سوئے شہرے کہ بطحا در رہ اوست تم داشہ در دہ اوست تم داشہ دانہ داد در داد د

تو باش این جا و با خاصان بیامیز که من دارم سوائے منزل دوست (ارسغان حجاز ص ۲۳)

بابین ہیری رہ پترب گرفتم
نوا خوان از سرور عاشقانیہ
چو آن مرائے کہ در صحرا سر شام
کشاید پر بہ فکر آشیانہ
(ارمغان حجاز ، ص ۲۹)

\* \* \* \*

بیا اے ہم نفس باہم بنالیم من تو کشتہ شان جالیم دو حوفے بر مراد دل بکوئیم بیا کے خواجہ م چشان را بمالیم بیا کے خواجہ م چشان را بمالیم (اور مغان حجانی یا میں ۲۰۹)

\* \* \*

بکوئے تو گداز یک نوا بس مہا این ابتدا این انتہا ہیں خراب جرأت آن رِند باكم خدا را گفت مارا مصطفلی بس\*

قطار نوریان در رایگذار است پئے دیدار او در انتظار است

(زبور عجم ، ۲۲۹)

جیسا کہ اس سے پہلے بھی لکھا جا چکا ہے اقبال کے نزدیک رسول اکرم (صلی اللہ علبہ وسام) کی ذات پاک انسان کامل کا بمونہ ہے۔ بعض حضرات کے خبال میں اقبال نے مرد کامل کے تصور میں بعض مغربی فلاسفہ کے خیالات اور نظریات سے استفادہ کیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ وہ خاص طور پر جرمن مفکر نظشے کے مرد آپن کے تصور سے متاثر ہوئے ہیں اور ان کے اپنے مرد ہومن اور انسان کامل میں فون اور شو دت کے عناصر مرد آپن کے تصور کے عناصر کامل میں فون اور شو دت کے عناصر مرد آپن کے تصور کے عناصر سے ملتے حلتے ہیں۔ نظشے کے بعض خیالات کا اثر اقبال پر ضرور ہوا ہے۔ ''قلب او موہن دماغش کافراست'' کی تنقید سے ہی نظشے کے ہارے میں ان کے ردعمل کا اظہار ہوتا ہے کہ وہ اس کے ہنادی فکری مزاج کو کافراند سمجھتے ہیں لیکن تسخیر کائنات کا جو محسب نطشے کے انسان کامل کے پیش نظر ہے وہ اقبال کے محسب نطشے کے انسان کامل کے پیش نظر ہے وہ اقبال کے انسان کامل کا بھی نصور ہے۔

علامہ افبال کے تجزیے کے مطابق افلاطونی اور نوافلاطونی فلسفہ نے مشرق اور مغرب کے اکبر مفکرین کنوامتاثر کیا اور نہ صرف مسلمانوں ۔بلکہ پورپ کی بھی اکثر قوموں پر اس کے سکر آفرین فلسفے کا اثر ہوا جس نے ان اقوام کوزعملی طور پر کمزور اور جد و جہد سے محروم کر دیا ۔ وہ افلاطون کو راہب دیرینہ ،

<sup>\*</sup>اشاره حضرت ابوبکر صدیق ﴿ کی طرف ، یه واقعه بیان مو چکا ہے۔

اور ''ازگروہ گوسفندان قدیم'' کہتے ہیں ۔ کہتے ہیں کہ ایک اکیلا بھیڑیا جب بھیڑوں کے ایک ہورے کلے پر حملہ کرتا ہے تو بھیڑیں جائے مدافعت یا مجاؤ کے بھیڑیے کے سامنے خود کو پیش کر دیتی بیں ۔ معنوی اسرار خودی میں تفصیل کے ساتھ اس پر تبصرہ کیا ہے:

راسب ديريند افلاطون حكيم از گروه كوسفندان قديم

> آنچنان افسون نا محسوس خورد اعتبار از دست و چشم و گوش برد

گفت سر زندگی در مردن است شمع را صد جلوه در افسردن است

برتخیل بائے ما فرمانرواست کے ما جام او خواب آور و گیتی ریاست میں م

فکر افلاطون زیان را سود گفت. حکمت او بود را نابود گفت

منکر بنگاسهٔ سوجود گشت کان مشهود گشت

زنده جان را عالم امکان خوش است مرده دل را عالم اعیان خوش است آپوش ہے بہرہ از لطف خرام لفت رفتار برکبکش حرام قوسها از سکر او مسموم گشت خفت و از ذوق عمل محروم گشت

ان اشعار سے صاف ظاہر ہو جاتا ہے کہ اقبال کو افلاطونی فکر پر سب سے بڑا اعتراض یہ ہے کہ یہ نفی خودی کی تعلیم ہے جس سے انسان ذوق عمل سے محروم ہو جاتا ہے۔ جو شخص دنیا کو محف خواب و خیال ، ایک دھو کہ اور وہم سمجھے جس کے نزدیک یہ کائنات محض نقش خیالی ہو وہ تسخیر کائنات کے چکر میں کیوں پڑے گا۔ قرآن حکیم میں بار بار اس کائنات کے بارے میں ارشاد ہوا ہے کہ ہارے ہر طرف آیات اللہی ہیں جن پر غور کرنے کی بار بار دعوت دی گئی ہے۔ سورہ البقرہ میں ارشاد ہوا ہے:

""کھارا خدا ایک ہی خدا ہے۔ اس رحان اور رحم کے سوا کہئی اور خدا نہیں ہے (اس اٹل حقیقت کی نشانیوں پر غور کرو ، اگر تم صاحب عقل ہو) بلاشبہ آسانوں اور زمینوں کی ساخت میں رات اور دن کے پیمم ایک دوسرہ کے بعد آنے میں ان کشتیوں میں جو انسان کے نفع کی چیزیں لیے ہوئے دریاؤں اور سمندروں میں چلتی بھرتی ہیں بارش کے اس پانی میں اور سمندروں میں چلتی بھرتی ہیں بارش کے اس پانی میں زندگی بخشتا ہے اور اپنے اسی انتظام کی بدولت زمین میں ہر قسم کی حاندار مخلوق کو پھیلاتا ہے ، ہواؤں کی گردش میں افسم کی حاندار مخلوق کو پھیلاتا ہے ، ہواؤں کی گردش میں اور زمین کے درمیان تابع فرمان بنا کر رکھے گئے ہیں ہے شار نشانیاں ہیں آن لوگوں کے لیے بنا کر رکھے گئے ہیں ہے شار نشانیاں ہیں آن لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں۔"

سوره ق ـ میں ارشاد ہے: (۸-۸)

روسکیا ان لوگوں نے کہی نظر آٹھا کو اپنے اوپر آسان پڑ منظر معود نہیں کیا ؟ ہم نے اسے کیسا بنایا ، اور اس کے منظر کو کیسا سجایا ہے ، اور اس طرح زمین پر غور کوو ، ہم نے اس کو فرش کی طرح بھیلا دیا ہے اور اس میں پہلاؤوں کے لنگر ڈال دیے ، پھر اس میں قسم کی خوش منظر نباتات آگائیں ، بصورت اور بدایت اور یاددہائی کا سامان ہے نباتات آگائیں ، بصورت اور بدایت اور یاددہائی کا سامان ہے یہ ہر اس بندے کے لیے جو حق کی طرف رجوع ہو ۔ ،

## اور سورہ النمل (آیت ۸۹) میں دیکھیے:

''کیا ان لوگوں نے نہیں دیکھا کہ ہم نے ﴿تاریک رات ہائی کہ یہ اس میں آرام و سکون حاصل کریں اور دن کو روشن (کہ دوڑ دھوپ کریں) بلاشبہ رات دن کے اس آئے ۔'ا جانے میں ہڑی نشانیاں ہیں ایمان لانے والوں کے لیے ۔''

## سورہ الرعد (آیت س) میں ارشاد ہے:

''اور زمین میں (طرح طرح کے) قطعات ہیں ، ایک دوسرے سے ملے ہوئے ، انگور کے باغ ہیں ، کھیتیاں ہیں ، کھیجور کے درخت ہیں ۔ کچھ زیادہ شاخوں والے ہیں اور کچھ ایک ہی تنے والے ، سیراب سب کو ایک ہی پانی کرتا ہے مگر مزے میں ہم نے کسی کو کسی سے زیادہ جتر بنا دیا ہے۔ ان میں جت سی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں ۔''

غرض جیساکہ عرض کیا گیا قرآن حکیم میں کارنامہ تخلیق کائٹات کا بار بار ذکر اور اس کی اہمیت کا احساس دلایا گیا ہے اور اہل فکر و فہم کو اس پر غور کرنے کی دعوت دی گئی ہے۔ اگر یہ سازا کھیل بحض فریب ہوتا تو اس پر غور کرنے کی اتنی فہرورت کیا تھی اور یہ امر واقعہ ہے کہ اگر انسان فکر افلاطونی

پر قامم وہما تو آج جو اِنسان کی نرق ہے اس کا وجود نہ ہوتا اور انسان جو واقعی ستاروں پر کمند ڈال رہا ہے ترک دنیا اور فرار کی بنوات شاید تهذیب کے اس مرحلہ تک بھی نہ پہنچا ہوتا ۔

اس اقتباس میں اقبال نے صوفی سے اپنی بیزاری کا اظہار بھی اسی بناء پر کیا ہے کہ اس کا انداز فکر افلاطونی ہے -

## حكم إو برجان صوفى محكم است

یعنی ایسے صوفیا جن کے بہاں افلاطونی فکر نہ ہو بلکہ قرآنی فکر ہو، جو انسان کو عمل اور جد و جہد کی دعوت دیتی اور زندگی کا ایک حرکی نظریہ بخشتی ہے جو افبال کے نزدیک اصل تصوف اسلامی ہے جس سے آن کو اختلاف نہیں ۔

ظاہر ہے علامہ افبال ان معنوں میں صوف نہ تھے جو ہیسویں صدی میں صوف کا عرف مام مھا تاہم ان کے ہماں وہ روایت جو جو اسلامی تصوف کی روایت مھی اور وہ اصطلاحات تصوف جو مسلمان صوف شعرا استعال کرتے تھے اور اکثر وہ انداز بیان جو صوفیانہ ہے اس کی مثالیں بھی ان کے یماں موجود ہیں ۔ اب ہم ان معناصر کا جائزہ لیتے ہیں ۔

صوفیوں کے نزدیک مسلک تصوف میں رہبری اور رہنائی کے لیے کسی مرسد یا رہبر کامل کی ضرورت ہوتی ہے کیونکہ یہ راستہ ہڑا کٹھن اور طرح طرح کے خطرات سے گزرتا ہے۔ پیرو مرشد جو خود ان مختلف مقامات اور احوال سے گزر چکا ہوتا ہے جن میں سے اکثر ایسے ہوتے ہیں جو سالک کے تجربے میں پہلی مرتبہ آتے ہیں۔ حافظ کا مشہور شعر ہے:

بہ سے سجادہ رنگین کن گرت ہیر مغان گوید کہ سالک بے خبر نبود ز راہ و رسم منزلہا ماللا کا انداز بیان اقبال کے نقطہ بھلو سے ناہسندیدہ ہے لیکن اپنے مقصوص انداز میں حافظ جس حقیقت کو بیان کرنا جاہتے ہیں اپنی معموص انداز میں حافظ جس حقیقت کو بیان کرنا جاہتے ہیں بھی ایسے تعلیمہ اقبال خود ایک صوفیانہ سلسلے میں بیعت تھے اور نقط صوفیائے کرام سے ان کی عقیدت کی شہادت ان کے کلام میں بابا ملتی ہے ۔ اس موضوع پر ہم کسی قدر تفصیل سے اظہار بیال کریں گے ۔ لیکن بہاں خاص طور پر مولانا جلال الدین رومی یا ذکر کرنا ضروری ہے جن کو اقبال نے اپنا پیرو مرشد تسلم کیا یہ اور اکثر اپنے افکار و خیالات ، نظریات و تصورات کی تائید میں ولانا روم کے کلام کا حوالہ دیا ہے ۔ پہلے اس سلسلے میں ولانا روم کے کلام کا حوالہ دیا ہے ۔ پہلے اس سلسلے میں بولانا روم کے بعض اعتراضات دیکھیے:

وقتِ است که بکشایم میخانه ٔ رومی باز پیران ِ حرم دیدم در صحن ِ کلیسا مست (مثنوی مسافر ص ۳۰)

پیر روسی را رفیق راه ساز تا خدا بخشد ترا سوز و گداز زانکه روسی مغز را داند ز هوست هائ او محکم فتد در کوئ دوست شرح او کردند و او را کس ندید معنی او چون غزال از ما رمید رقص تن از حرف او آموختند چشم را از رقص جان بردوختند رقص تن در گردش آرد خاک را رقص جان برهم زند افلاک را

علم و حكم از رقص جان آيد بلست هم زمين هم آميان آيد بلست فرد از و م صاحب جذب كلم مملت از و م وارث ملك عظيم رقص جان آموختن كار م بود غير حق را سوختن كار م بود تاز نار حرص و غم سوزد جگر جان برقص اندر نيايد ا م پسر

(جاوید نامه ۲۰۸)

گسستہ تار ہے تیری خودی کا ساز اب تک کہ تو ہے نغمہ ٔ رومی سے بے نیاز اب تک (ضرب کلیم ، ص ۱۲۱)

فردوس میں رومی سے یہ کہتا تھا سنائی مشرق میں ابھی تک ہے وہی کاسہ وہی آئی

حلاج کی لیکن یہ روایت ہے کہ آخر اک مرد ِ قلندر نے کیا راز خودی فاش اک مرد ِ قلندر نے کیا راز خودی فاش (ضرب کلیم ، ص ۱۱۸)

\* \* \*

نہ اٹھا پھر کوئی روسی عجم کے لالہ زاروں سے وہی آب و گل ایران ، وہی تبریز "ہے ساقی (بال جبریل ، ص ۱۱)

اسی کشمکش میں گزریں سری زندگی کی راتیں کبھی سوز و ساز ِ رومی کبھی پیچ و تاب ِ رازی (بال ِ جبریل ، ص ۱۵)

Se con the second

صعیت پیر روم سے جمہ یہ ہوا یہ راز کاش لاکھ حکم سر جیب، ایک کایم سر یکف (بال جبریل، ص ۲۹)

\* \* \*

اگر سیآید آن دانائے رازے ہدہ او را نوائے دل گدازے

ضمیر امتان را می کند پاک کلیمے یا حکیمے نے نوازے (ارمغان حجاز ، ص ۱۳)

چو روسی در حرم دادم اذان من ازو آسوختم اسرار جان من به دور فتنه عصر کهن او به دور فتنه عصر روان من (ارمغان حجاز ، ص عد)

\* \* \*

بروئے من در دل باز کردند ز خاک من جہانے ساز کردند

ز فیض او گرفتم اعتبارے کہ با من ماہ و انجم ساز کردند (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۵)

\* \* \*

ز رومی گیر اسرار نقیری که آن نقر است محسود امیری حذر زان فقر و درویشی که از وسط رسیدی بر مقام سر بزیری (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۸)

\* \* \*

خودی تا گشت مهجور خدائی به نقر آموخت آداب کدائی

ز چشم ست رومی وام کردم سرورے از مقام کبریائی (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۸)

\* \* \*

مرا از منطق آید بوئے خامی دلیل ِ او دلیل ِ ناکمامی برویم بسته درہا را کشاید دو بیت از پیر ِ رومی یا ز جامی دو بیت از پیر ِ رومی یا ز جامی (ارمغان حجاز ، ص ۱۸۹)

\* \* \*

عطا کن شور رومی سوز خسرو عطا کن شور رومی سوز خسرو عطا کن صدق و اخلاص سنائی چنان با بندگی در ساختم من ند گیرم گر مرا بخشی خدائی ند گیرم گر مرا بخشی خدائی (ارمغان حجاز ، ص ۱۸)

\* \* \*

بنظم شود دگر آن کنید سے زید که با جامش نیرزد سلک برویز ز اشعار جلال الدين ' رومي به ديوار حريم دل بياويز، (ارمغان حجائر ، ص س.١)

> \* \* \* بگیر از ساغرش آن لاله رنگے کہ تناثیرش دہد لعلے بہ سنگر

غزالے را دلے شیرے بہ بخشد بشوید داغ از پشت پلنگے (ارتبغان حجاز، ص ۱۰۵)

نصيبے بردم از تاب و تب او شبم مانند روز از کوکب او غزالے در بیابان حرم بین که ریزد خندهٔ شیر از لب او (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۵)

سرایا درد و سوز آشنائی وصال او زباندان جدائی جال عشق گیرد از مئے او نصیبے از جلال کبریائی (ارمغان حجاز ، ص ۱۰۹

گره از کار این ناکاره وا کرد غبار ربگذر را کیمیا کرد نثے آن ناواز پاک بازے مرا با عشق و مستی آشنا کرد

(ارمغان حجاز ، ص ۱۰۹)

یہ اشعار علامہ اقبال کے کلام کے مختلف مجموعوں سے جستہ جستہ منتخب کیے گئے ہیں اور ان سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اس قسم کے اشعار اور بھی آسانی سے تلاش کیے جا سکتے ہیں۔ ان میں خود رومی کے وہ اشعار یا مطالب یا افکار و نظریات شامل نہیں ہیں جن سے اقبال کے ان اعتراضات کی تائید و تصدیق ہوتی ہے ۔ ہم اس سلسلے میں آگے چل کو کسی قدر تفصیل سے اظہار خیال كريں كے - يہاں أن اشعار كے بيش كرنے كا مقصد يہ ہے كہ اقبال اور روسی میں اس رشتہ کی نوعیت کیا ہے اور فکر روسی سیں وہ کون سے عناصر اور اجزا ہیں جن سے اقبال نے اپنی فکر و فن میں اکتساب فیض کیا ہے۔ علامہ اقبال روسی کے اس تصوف کے مداح نہیں جس میں بقول ان کے رومی کے اشعار کا مقصد محض وجد و رقص ہو ۔ بلکہ بعض حضرات اپنی کم فہمی کی بنا پر مولانا کے مزار پر صوفیہ کے حلقے میں رقص کو سی مولانا کا مسلک تصوف قرار دیتے ہیں ۔ علامہ اقبال کے نزدیک رقص وہ ہے کہ جان کو رقص آ جائے ۔ رقص بدن تو ایک ادنئی اور اسفل شے ہے ۔ اصل تصوف مولانا روم کا وہ عشق ہے جس سے سوز و گداز پیدا ہوتا ہے اور جو سنگ کو لعل ہے بہاکی تاثیر بخشتا ہے۔ یہ تصوف صوفی کو عشق و مستی کے راز سے آشنا کرتا ہے۔ علم ظاہر کی منزل سے گزر کو عشق معرفت کی اس منزل پر پہنچاتا ہے جہاں حقیقت آشکار ہوتی ہے اور جہل کا پردہ چاک ہو جاتا ہے۔ زندگی اپنے پورے جلال و جال کے ساتھ ساسنے آ جاتی ہے ۔

ساوید قامت علامہ اقبال کی ایک ایم قبتیف ہے۔ اس میں علامہ کو ہیر رومی علامہ کی اس روحانی سفر کی دامتان ہے، جو علامہ کو ہیر رومی کی صحبت میں نصیب ہوتی ہے۔ مناجات عمید آسانی اور نفعہ ملائک کے بعد عنوان ہے ''عمید زمینی ، آشکارا می شود روح حضرت رومی و شرح می دہد اسرار معراج'' اس میں رومی کی غزل اقبال کی اپنی زبان میں :

بكشائ لب كه قند فراوانم آرزو ست بنائے رخ کہ باغ و گلستانم آرزو ست یک دست جام باده و یک دست زلف یار رقص چنین میانه میدانم آرزو ست گفتی ز ناز بیش مهنجان مها ، برو آن گفتنت کہ بیش مرنجانم آرزو ست اہے عشق تو زشوق پراگندہ گوئے شو اے عشق نکتہ ہائے پریشانم آرزو ست این آب و نان چرخ چوسیل است ہے وفا من ماهیم نهنگم و عانم آرزو ست جانم ملول گشت از فرعون و ظلم او آن نور جیب موسی عمرانم آرزو ست دی شیخ با چراغ سمی گشت کرد شهر کز دیو و دد مآولم و انسانم آرزو ست

- Jan J. J. Jan

to a feet

زین بسربان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزو ست

گفتم که یافت می نشود جسته ایم ما گفت آنکه یافت مینشود آنم آرزو ست

یہ غزل بظاہر عام صوفیاں شاعری کا ایک کمونہ ہے بالخصوص اہتدائی تین اشعار اس عشقیہ رمزیہ زبان اور اسلوب کے ترجان ہیں جو فارسی کے صوف شعرا کو عام طور پر مرخوب ہے لیکن آخری پائخ اشعار اپنے سوضوع اور آہنگ دونوں کے اعتبار سے عام صوفیانہ شاعری کے آہنگ سے مختلف ہیں ۔ یہ سصرع دیکھے:

من ماہیم ، نہنگم و عانم آرزو ست

اور باقی چار شعر تو وہی ہیں جو مثنوی اسرار خودی کا سرنامہ بھی بنے ہیں ۔ سالک ہمر ہان سست عناصر سے سلول اور آزردہ ہے اور انسان کی تلاش میں ہے ۔ آیسا انسان جو شیر خدا فاع خیبر حضرت علی رفز کی طرح شجاعت و دلیری کا محمونہ ہو اور رستم کی قوت و نبرد آزمائی کا پیکر ، اسی کی تلاش مسلسل زندگی کا مقصد ہے ۔ اسی عالم میں روح رومی ظاہر ہوتی ہے رومی کی تعریف اور سوال و جواب کا چہلا مرحلہ یہ ہے : "

روح روسی پردهها را بردرید از پس کن پارهٔ آمد پدید طلعتش رخشنده مثل آفتاب شیب اوفرخنده چون عهد شباب پیکر روشن ز نور سرمدی در سراپایش سرور سرمدی

و و ـ جاوبد نامه ، ص و و -

حرف او آئيند آويخته علم با صور درون آسيخته

اس کے بعد سوال و جواب کا سلسلہ شروع ہوتا ہے۔ پہلا اور اہم سوال یہ ہے کہ وجود ، سوجود اور ناموجود کی حقیقت کیا ہے ؟ رومی کا جواب سنیے :

گفت موجود آنکه سی خوابد مجود آشکارائی تقاضائے وجود زندگی خود را بخویش آراستن بر وجود خود شهادت خواستن انجمن روز الست آراستند بر وجود خود شهادت خواستند بر وجود خود شهادت خواستند زندهٔ یا مردهٔ یا جان به لب از سه شابد کن شهادت وا طلب از سه شابد کن شهادت وا طلب شعور خویشتن شابد کن شعور خویشتن خویش را دیدن بنور خویشتن

\*صوفیا کے یہاں معرفت حق کے لیے معرفت نفس یا معرفت ذات کو چیلی منزل بتایا گیا ہے۔ میر تقی میر کے شعر دیکھیے:
پہنچا جو آپ کو تو میں پہنچا خدا کے تعین معلوم اب ہوا کہ بہت میں بھی دور تھا
(بقید حاشید اگلے صفحے پر)

شابد گانی شعور دیگرے خوبی را دیدن بنور دیگرے شاہد گالث شعور ذات حق خوبی را دیدن بنور ذات حق بیش این نور ار بمانی استوار حی و قامم چون خدا خود را شار بر مقام خود رسیدن زندگی است ذات را بیپرده دیدن زندگی است مصطفی را شهر در نسازد با صفات مصطفی را شی در نسازد با صفات مصطفی را شی نه شد الا به ذات

یہ دراصل مرتبہ معراج ہے:

چیست معراج آرزوئے شاہدے امتحانے روبروئے شاہدے

شاہد عادل کہ بے تصدیق او زندگی مارا چو کل را رنگ و بو

در حضورش کس مماند استوار ور مماند بست او کامل عیار

(پھھلے صفحے کا بنیہ حاشید)

غلط تھا آپ سے غافل گزراا نہ سمجھا میں کہ اس پردے میں تو تھا یہ اشعار اسی مسئلہ وحدت الوجود کے ایک پہلوکی طرف رہنا کرتے ہیں۔ مولانا روم کا مقصد یہاں وحدت الوجود کی تائید نہیں بلکا معرفت وجود ہے جس کی انھوں نے تین منزلیں بتائی ہیں ۔ بھی شہور صوفی حضرت عبدالقدوس گنگوہی وحمقات علیہ ہی کا ایک قول نقل کر چکے ہیں جس کا حوالہ علانہ اقبال نے دیا ہے ایک جو معراج ہیں متعلق ہے۔ گنگوہی (رحمة الله علیہ) نے فرمایا کی معراج ہیں وسول الله علی الله علیہ وسلم واپس تشریف لے آئے ، میں وسول الله علی الله علیہ وسلم واپس تشریف لے آئے ، میں ہوتا تو ہرگز واپس نہ ہوتا ۔ جاں رومی کا مسلک اقبال کے مسلک کا ماخذ ہے کہ اس اعلی ترین منصب اور منزل پر چہنچ کر مسلک کا ماخذ ہے کہ اس اعلی ترین منصب اور منزل پر چہنچ کر بھی شعود وجود باقی رہتا ہے اور اس کی شہادت اعلیٰی ترین شہادت بنور حق ہوتی ہے۔

ذرة از كف مده تايم كه بست پخته گير اندر كره تايم كه بست تاب خود را بر فزودن خوشتر است پيش خورشيد آزمودن خوشتر است پيكر فرسوده را ديگر تراش امتحان خويش كن موجود باش

این چنین موجود محمود است و بس ورنه نار زندگی دود است و بس

اگرچہ رومی بے وہ ہی صوفیانہ اصطلاحات استعال کی ہیں ۔جو عام تصوف اور سلوک کی اصطلاحات ہیں لیکن ان کا نقطہ نظر مختلف ہے ۔ وہ وجود ذات کو ایک حقیقت سمجھتے ہیں ۔ نور کی اصطلاح تضوف میں عام ہے اور عام نقطہ نظر صوفیا کا یہ ہے کہ یہ نور جو آسانوں اور زمینوں میں ہے اسی ذات واحد کے نور کا عکس ہے ۔ بھول میر :

تھا مستعار حسن سے اس کے جو دور تھا خورشید میں بھی اس کا ہی ذرہ ظہور تھا

اور صوفیا اپنے اس مسلک کی وضاحت اس آیت قرآنی کی روشنی میں کرئے ہیں کہ ''انہ سطوات اور ارض کا نور ہے ۔''

علامہ اقبال کے یہاں بھی بار بار ہفتاف عنوانات سے نور کا ذکر آیا ہے ، اس لیے سناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس تصور کے ارتقا کی مختصر تاریخ بھی بیان کر دی جائے ۔ زرتشتی اور زندیتی نظام فکر میں اس کا ذکر ملتا ہے۔ زردانیوں کے نزدیک نور و ظلمت زمان لامعدود کے دو بیٹے ہیں -کیومرثوں کے نزدیک • • اصل اصول صرف نور تھا جس کو ایک مخالف قوت کا خوف تھا۔ اس طرح ایک مخالف اور متضاد قوت کا تصور اور خوف مل کر ظلمت یا تاریکی کی تخلیق کا سبب ہوئے ۔ ابن حزم نے ایک اور فرقہ کا ذکر کیا ہے جن کے نزدیک تاریکی یا ظلمت محض اصل اصول یعنی نور ہی کے ایک جزو کے مسدود ہوئے کا نام ہے ۔ الهنے ایک دور میں زرنشتیوں کا ایک فرقہ جو متھرا کو مائتے تھے سورج کی پرستش کرتے تھے اور اسے نور کا سب سے بڑا مظہر گردانتے تھے۔ علامہ افبال کے نزدیک اس فرقے کے بعض افکار سے پتہ چلتا ہے کہ وہ روح انسانی کو خدا کا ایک جزو مانتے تھے اور ایک رمزیہ مسلک اختیار کر کے یہ جزو کل میں شامل ہو سکتا تھا۔ ان کا یہ بھی خیال تھا کہ خدا ہی آتش خالص کی صورت میں آیا۔ ان کے اس طرح کے افکار کی جھلک علامہ اقبال کو بعض ایرانی صوفیہ کے یہاں نظر آتی ہے ۔'''

<sup>...</sup> بعواله علامه اقبال Development of Metaphysics عوله بالا بأ

۱۰۱ - ایضاً حاشید ؛ ص ۹ -

البران میں بیدا ہوئے والے حض اور فرقوں میں بھی نور و فلوں میں بھی نور و فلامت کے اس قسم کے تصورات ملتے ہوں یہ ان فرقوں کا کھی سٹل ہم بہلے لکھ وکے ہیں۔ سلمان مفکرین کے بہانا بھی اس قسم کے تصورات ملتے ہیں۔ مثلاً امام غزالی کے متعلق علامہ اقبال لکھتے ہیں۔ ۱۰۱۔

"Al-Ghazali's positive contribution to the Philosophy of his country, however, is found in his little book '-Mish Katal-Anwar-where he starts with the Quranic verse '-- God is the Light of heavens and earth" and instinctively returns to the Iranian idea, which was soon to find a vigorous expounder in Al-Ishrage. Light, he teaches in this book, is the only real existence and there is no darkness greater than nonexistence. But the essence of Light is manifestation: "it is attributed to manifestation which is a relation." The Universe was created out of darkness on which God sprinkled\* his own light. and made its different parts more or less visible according as they received more or less light. As bodies differ from one another in being dark, obscure, illuminated or illuminating, so men are differentiated from one another. There are some who illuminate other human beings; and for this reason, the Prophet is named "The burning Lamp" in the Quran.

The physical eye sees only the external manifestation of the Absolute or Real Light. There is an internal eye in the heart of man which, unlike the physical eye, sees itself as other things, an eye which goes beyond the finite, and pierces the veil of manifestation"

ب ۽ ۽ ايضاً ۽ ص بربيبر،

<sup>\*</sup>علامہ اقبال نے حاشیہ میں غزالی کی بیان کردہ ایک حدیث کا بھی اس سلسلے میں حوالہ دیا ہے ۔

علایس اقبال کے بقول یہی وہ افکار اور خیالات بیں جن کی توسيع و تشريج اشراقي فلسف حكمة الاشراق كي صورت مين نظر آتی ہے ۔ اسی کو اشعری فلسفہ کہتے ہیں ۔ یہ وہ دبستان فکر ہے جسے معتزلہ کے مقابلہ میں بعض حضرات نے راسخ العقیدہ متکامین كأ دبستان كمها به أور معتزله دبستان فكر معقولى متكلمين كا دہستان ہے۔ بنیادی طور پر معتزلہ اس کے قائل ہیں کہ ''چونکہ''' عقل و وحی دونوں ہی علم کا ذریعہ اور معیار قرار پانے ہیں اس لیے دونوں ذرائع علم میں مکمل ہم آسنگی پائی جانی چاہیے اور اگر کمیں ان دونوں میں نامطابقت پائی جاتی ہے تو پھر اسے عقل کی کسوٹی ہر ہرکھنا چاہیے۔ اس کے برعکس اشاعرہ کا استدلال ہے کہ علم و آگہی کا واحد ذریعہ وحی ، وجدان اور المهام ہے اور عقل کو ان کے احکامات کا پابند ہونا چاہیے۔ اس مکتبہ ٔ فکر کے کمایندہ شیخ شہاب الدین سہروردی ہیں جن کو شیخ الاشراق مقتول کے نام سے یاد کیا جاتا ہے ۔ ۱۰۳ ان کے خیالات راسخ العقيده مسلمانوں کے عام اور مقبول خيالات سے مختلف تھے جن کی بناہ پر بعض کٹر علماء نے ان کے خلاف منظم کوشش کر کے ان کے خیالات کو اسلام کے سنافی قرار دیا اور سلطان صلاح الدین کو اس پر آمادہ کر لیا کہ اس فتنہ کا سد باب کیا جائے۔ علامہ اقبال نے اپنی عقیدت کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے:

"The Sultan consented, and there, at the early age of 36, the young Persian thinker calmly met the blow which made him a martyr of truth, and immortalised his name for ever. Murderers have passed away, but the philosophy, the price

١٠١ ـ قاضى قيصر الاسلام ، فلسفه کے بنیادی مسائل محوله بالا ،

<sup>، ، ، -</sup> اقبال ، Metaphysics محوله بالا ، ص ، ، و ما بعد -

of which was paid in blood, still lives, and attracts many an earnest seeker after truth".

اشراق فلسفيدكى تقصيلات بارے موضوع سے خارج بين ليكن اس کے بعض اہم پہلوؤں کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے ، مثلاً شیخ الاشراق اپنی عقلی اور فکری آزادی میں منفرد نظر آئے ہیں۔ ہونائی حکم کی تقلید کی گرفت جس کے لیے اکثر مسلمان مفکرین مورد تنقید میں شیخ آن سے آزاد میں اور بہت سے بنیادی مسئلوں میں وہ حکائے یونان مثلاً افلاطون سے اختلاف کرنے ہیں اور ارسطوکی منطق کو بھی رد کرتے ہیں۔ مثلاً ارسطو کے نزدیک منطقی تعریف میں جنس (genus) اور فصل (species) کا اجتاع ہوتا ہے۔ مگر شیخ الاشراق کا قول ہے کہ جس شے کی تعریف مقصود ہوتی ہے ہم اس کی ستائز صفت یا صفات سے جو صرف اس شے میں پائی جاتی ہیں اور جن کو کسی دوسری شےیا اشیا ہر سحمول نہیں کیا جا سکتا اس شے کے علم تک نہیں پہنچ سکتے ، مثلاً کسی کھوڑے کی یہ تعریف کہ وہ ہنہنانے والا جانور ہے۔ ہم حیوانیت کو اس لیے سمجھ سکتے ہیں کہ ہم کو بہت سے جانوروں کا علم ہے جن میں یہ صفت یعنی حیوانیت موجود ہے ، لیکن ہنہنانے کی صفت کو سمجھانا مشکل ہے کیونگہ یہ صغت صرف اس مخصوص حیوان میں ہوتی ہے جس کو ہم گھوڑا کمتے ہیں ۔ لہٰلذا جس شخص نے گھوڑے کو ہنہنائے نہیں دیکھا وہ سنمنانا نہیں سمجھ سکتا اور نہ گھوڑا اس کے فہم میں سنمنانے والا جانور آ سکتا ہے۔ شیخ الاشراق کے بقول کسی شے کی صحیح نعریف میں وہ کمام صفات لازمہ شاسل ہوں کی جو مجموعی حیثیت سے اس شے کے علاوہ جس شے کی تعریف کی جا رہی ہے اور کہیں کسی شر میں نہ پاتی جاتی ہوں ، انفرادی طور پر یہ مکن ہے کہ وه دوسري چيزول مين بهي موجود ڀول -\*

<sup>\*</sup>یہ شغر اسی فکر کا ترجان ہے :

یہ توہم کا کارخانہ ہے باا، وہی ہے جو اعتبار کیا

اشراقیوں کے نزدیک وجود ، وحدت ، کثرت ، وجوب ؤ امکان ، لونیت وغیرہ اعتباری صورت حال ہیں اور خارج میں ان کا وجود نہیں۔ مشائین ان کو زائد علی الهابیت کہتے ہیں۔ ما بعد الطبیعیات میں شیخ الاشراق کا نظریہ یہ ہے کہ ننہا عقل ادراک کرنے کے قابل نہیں ۔ جس چیز کو عقل محض نظری اعتبار سے سمجھ لیتی ہے اس کی اصلاح اور تصدیق کے لیے ایک حاسہ باطنی کی نشو و نما ضروری ہے۔ عقل کو ہمیشہ 'ذوق و الہام' سے جو اشیا کے ادراک کا ہراسرار جوہر ہے مدد لینی چاہیے۔ یہی ذوق اور الہام مضطرب روح کو علم وسکون بخشتا ہے اور شکوک کو دائمی طور پر ختم کر دیتا ہے۔

شیخ الاشراق فرماتے ہیں کہ: ''تمام موجودات کی حقیقت ایک نور قاہر ہے اور یہ مبدا نور مطلق جس کی ماہیت میں ایک استمرار تجلی داخل ہے ، نور سے کوئی چیز زیادہ مرئی نہیں اور اس مرئیت کی تعریف تعصیل حاصل ہے ، لہاذا سمجھنا چاہیے کہ نور کی ماہیت ظہور ہے ، اگر ظہور کوئی ایسی صفت ہے جو نور پر زاید ہے تو پھر اس سے یہ لازم آتا ہے کہ نور بالذات مرئی نہیں بلکہ یہ ایک ایسی شے کے وسیلے سے مرئی بن جاتا ہے جو از خود مرئی ہے اور اس کا مطلب یہ ہوا کہ نور کے علاوہ ایک اور بھی چیز ہے جو نور سے زیادہ مرئی ہے ، اور یہ نتیجہ فضول ہے ۔گویا نور اوالی کے وجود کی علت اس نور اول سے خارج نہیں اور اس اولین قوت کے علاوہ جو کچھ ہے وہ قائم بالغیر اور ممکن الوجود ہے ۔

علامہ اقبال نے اشراقی فلسفہ کے تجزیہ کے لیے فلسفہ عجم میں جو عنوان قائم کیا ہے وہ یہ ہے :

1. Reality as Light — Al Ishraqe Return to Persian Dualism.

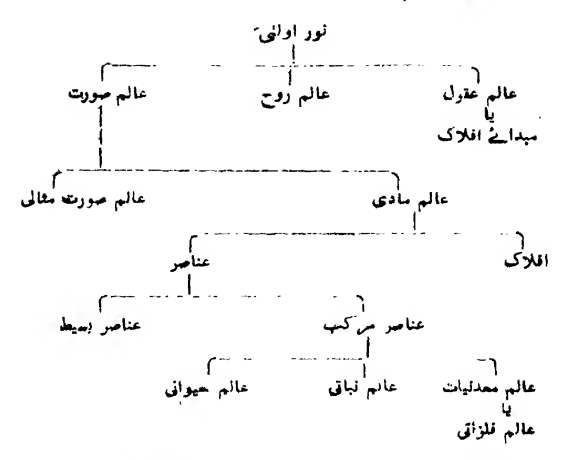
<sup>&</sup>quot;علامہ اقبال کے نزدیک اس تشریح میں شیخ الاشراق بوسانکے (Bosanquet) کے قریب آ جاتے ہیں جس نے 'تعریف' کو Summation of qualities

علامه اقبال لکھتے ہیں اور کہ محوسیوں کا تصور یہ تھا کہ نور اور ظلمت دو الگ اور ایک دوسرے سے متمیز حقیقتیں ہیں اور ان کو دو الک عوامل تغلیق کرتے ہیں ۔ قدیم ایرانی فلسفی زرتشتی مسلک کے پیروؤں کی طرح ثنویت (Dualism) کے قائل نہیں تھے بلکہ ان کا عقیدہ تھا کہ ایک واحد حقیقت سے صرف ایک ہی صادر ہو سکتا ہے ۔ اس لیے وہ نور و ظلمت کو دو مستقل ماخذ مانتے نہے ۔ ان دونوں کا باہمی تناسب کسی تناقص پر مبنی نہیں بلکہ ان میں وجود اور عدم کا ربط ہے یعنی نور کے اثبات میں ہی اس کی نفی ہوشیدہ ہے ۔ نور ظلمت کو خود اپنے اثبات کے لیے منور کرتا ہے ۔ یہ نور قاہر تمام حرکات کا منبع یا مصدر ہے لیکن اس کی حرکت نبدیل مکانی نہیں بلکہ منور کرنے کی خواہش جو اس کا اصل جوہر ہے ، اس میں حرکت و تہیج پیدا کرتی ہے جس سے تمام اشیا میں زندگی پیدا ہوتی ہے اور یہ اپنی شعاعیں ان کے وجود میں سنعکس کرتی ہے۔ اس سے صادر سونے والی تجلیات لا محدود ہیں اور ایسی تجلیات جن کی روشنی شدید ہوتی ہے وہ دوسری تجلیات کا سرچشمہ بن جاتی ہیں اور آہستہ آہستہ ان کی روشنی میں انعطاط پیدا ہو جاتا ہے ہاں تک کہ یہ تجلیاں دوسری تجلیوں کے پیدا کرنے کی صلاحیت کو کھو دیتی ہیں ۔ یہ تمام تجلیات ایسے ذرائع یا واسطے ہیں یا علم اللام كى زبان ميں وہ فرشتے يا سلائكہ جن سے وجود كى لا معدود اقسام نور قاہر سے زندگی اور تیام حاصل کرتے ہیں۔

علامہ اقبال نے اس بحث کو نہایت تفصیل سے لکھا ہے اور فلسفہ مابعد الطبیعیات کے طالب علم ان کے فلسفہ عجم میں اس کی نفصیل دیکھ سکتے ہیں۔ شرح انواریہ میں جہاں سے علامہ نے اس بحث کو لیا ہے ، ہستی یا وجود کے جو مختلف عالم ہیں ان کی

چ. و \_ ايضاً ص چه وما بعد ـ

ترتیب کہ یوں ہے:



اگرچہ یہ کہنا دشوار ہے کہ صوفیا کے ہماں جو نور کا ذکر ہے اور ہر شے میں اس نور کے ظہور کا پتہ اور سراغ ملتا ہے اس کا ماخذ شیخ الاشراق کی حکمت ہے لیکن ان تصورات نے کچھ نہ کچھ تصوف پر اثر ضرور ڈالا ہوگا۔ شیخ الاشراق کے قتل کاواقعہ ہم مطابق میں امراء کا ہے۔ اس وقت تک تصوف کے بعض مسالک اور دبستان پیدا ہو چکے تھے اور ان کے افکار و خیالات میں مختلف سمتوں اور منابع سے اس قسم کے خیالات راہ پا گیے تھے کہ ان میں سے کسی کے متعلق یقین کے معاتب یہ کہنا دھوار ہے کہ اس کا ماخذ اصلا کیا ہے۔ مقلا نور کا ہی مسئلہ لیجھے ۔ عام طور پر تو صوفی یمی کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات کہتے ہیں کہ قرآن حکیم میں اللہ تعالی نے خود کو نور السموات والارض کہا ہے ، چنانچہ سارے مناظر و مظاہر کو صوفی امی نور کی

ایک جولک ایک ذرہ ، اس کا ایک پرتو پتاہے ہیں۔ اب اشراق حکمت کی یہ توجیہ دیکھیے :109

راکائنات قون تنویر کا ایک مظہر ہے اور قوت نور اوللی کی حقیقی ماہیت میں داخل ہے لہذا جس حد تک کہ کائنات ایک مظہر ہے یہ ایک قائم بالغیر ہستی ہے اور اسی وجہ سے یہ ازلی نہیں ، لیکن ایک دوسرے معنی میں یہ ازلی بھی ہے ۔ ہستی کے مختلف دوائر نور ازلی کی تجلیات کے باعث موجود ہیں ۔ بعض تجلیات ایسی ہیں جو براہ راست ازلی ہیں اور ان میں سے کچھ ایسی مدھم ہیں جن کا ظہور دوسری تجلیات کے اجتاع پر انحصار رکھتا ہے ۔ ان کا وجود ان معنوں میں ازلی نہیں جن معنوں میں ازلی میں جن معنوں میں ازلی کے انتہاں کہ ماقبل تجلیات کا ہے ، معالم رنگ اس شعاع یا تجلی کے مفاہلہ میں ممکن الوجود ہے جو کسی تاریک جسم کو جب کہ وہ اس کے روبرو لایا جاتا ہے منور کر کے رنگ کو ظہور عطا کرتی ہے ۔ چنانچہ کائنات بہ حیثیت ایک مظہر کے ایک وجود ممکن ہے اور چونکہ اس کے ماخذ کی نوعیت ازلی ہے اس کے ماخذ کی نوعیت ازلی ہے اس کے ماخذ کی

صوفیا کی طرح اشراق حکمت میں بھی روحانی ارتقا کے مدارج اور منازل ہیں اور بعض اوقات ان کی تشریح صوفیہ کی منازل سلوک کے متوازی نظر آنے لگتی ہیں ، مثلاً یہ بیان دیکھیے : ۱۰۰۰

ورعلم اور نیکی کے اتحاد و اتصال سے روح خود کو عالم ظلمت سے نجات دلا لیتی ہے اور جونہی ہم اشیا کی ماہیت کو جاننے لگتے ہیں عالم نور سے قرب حاصل کر لیتے ہیں اور اس عالم

ہ ، و . فلسفه عجم ، علامه اقبال ، بحواله فلسفه کے بنیادی مسائل ، محوله بالا ص و و م م

١٠٤ - ايضاً ص ٣٣٣ -

کی مخبت ہم میں شدت اختیار کرتی جاتی ہے - روحانی ارتقا کے سراتب ہے شار ہیں جن میں سے خاص مدارج کا تذکرہ درج ذیل ہے:

- ر 'انا' کا درجہ ، یہ وہ مرتبہ ہے جب شخصیت کا احساس انسان پر غالب رہتا ہے اور انسانی افعال کا مبدا و مصدر خود غرضی ہوا کرتی ہے ۔
- ۲ یہ درجہ ''تو نہیں ہے'' کا درجہ ہے اس منزل پر خود انسان اپنی انا کی گہرائیوں میں گم ہو کر شمام خارجی موجودات سے غافل ہو جاتا ہے -
- ہ ۔ یہ درجہ ''میں نہیں ہوں" کا مرنبہ ہے۔ یہ دوسر ہے درجہ کا لازمی نتیجہ ہے ۔
- س یہ درجہ ''تو ہے'' کا ہے اس سرنبہ میں اناکی کایتا نفی کی جاتی ہے اور ''تو'' کا اثبات کیا جاتا ہے ، جس کا مطلب اپنی ذات کو منشائے اللہی کے سپرد کر دینے کے بیں -
- ہ ۔ یہ درجہ ''میں نہیں ہوں اور تو نہیں ہے'' کا ہے ، اس میں فکر کے ہر دو پہلوؤں کی مکمل نفی کی جاتی ہے ۔ یعنی یہ دونی شعور کی حالت ہے ۔

بعض حضرات کا قول ہے کہ جب شیخ الاشراق خدا کی تعریف یہ کرتے ہیں کہ وہ تمام محسوس تصوری وجود کا مجموعہ ہے تو یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ ایک اعتبار سے 'ہمہ اوست' کا قائل ہے ۔ لیکن بعض صوفیہ کے برعکس کائنات اس کے نظام فکر میں ایک حقیقی شے ہے اور روح انسانی ایک متمیز انفرادی حیثیت کی حامل ہے ۔

بیسا کہ اس باب کے آغاز میں بیان کیا جا چکا ہے ، مولانا.
روم اور اقبال کے کلام میں جو بنیادی اشتراک ہے وہ یہ کہ دونوں حیات اور کائنات کے ارتقا کے قائل ہیں اور یہ ارتقا ایک ناقص اور نامکمل وجود سے ایک کامل تر وجود کی طرف ہے ، فطرت انسان شہید جستجو رہتی ہے ۔ اسے خوب تر پیکر کی تلاش ہے ، ہر منزل اس کے لیے اگلی منزل کے سفر میں ایک مختصر وقفہ ہے ، یعنی

## آئے چلیں گے دم نے کر

اس ارتقا کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ زندگی اور حرکت لازم و ملزوم ہے ۔ مولانا روم ہے ۔ مولانا روم سکون ابک افسوں اور ایک افسانہ ہے ۔ مولانا روم سے یہ اشعار دیکھیے:

از جادی مردم و ناسی شدم و ز کما مردم، بحیوان سرزدم مردم از حیوانی و آدم شدم بس چه نرسم، کے ز مردن کم شدم حمله دیگر بمیرم از بشر تنا برآرم از ملایک بال و پر و ز ملک بهم بایدم جستن ز جو کل شیئی بالک الا وجمه بار دیگر از ملک قربان شوم بار دیگر از ملک قربان شوم باید آن شوم ناید آن شوم ناید آن شوم پس عدم گردم، عدم چون ارغنون گویدم کانا الیه راجعون

آنچ، اندر وہم ناید آن شوم

یہ وہی منزل ہے جس کا اشارہ اقبال کے یہاں بھی ساق ناہ کے آخر سیر ملتا ہے:

مگر تاب گفتار کہتی ہے بس

اگر یک سر موئے برنر پرم فروغ تجلی بسوزد برم

اسی سضمون کے بعض اور اشعار رومی کے بہاں دیکھیے:

تو ازان روزے کہ در ہست آمدی آنشے یا خاک یا بادے بدی

گر بدان حالت درا بودے بقا کے رسیدے می ترا این ارنقا

از مبدل ہستی اول نماند ہستی بہتر بجائے آن نشاند

یہ وہی ''ہستی بہتر'' ہے جسے اقبال نے 'خوب تر پیکر' کا نام دیا ہے :

گر منی گنده بود بهمچو منی چو بجان پیوست گردد روشنی بر جادی کوکند رو در نبات از درخت بخت او روید حیات بر نباتی کو بجان رو آورد خضروار از چشمه حیوان خورد باز چون جان رو سوئے جانان نهد رخت را در عمر بے پایان نهد

اور یه مشهور اشعار جو عین اس نظریه ارتفاع الفاظ مین بین جسے عصر حاضر یا دور جدید کا ایک نظریه بتایا جاتا ہے اور جو ڈارون سے منسوب کیا جاتا ہے:

ياقليم جاد

از جادی در نباتی اوفتاد سالما اندر نباتی عمر کرد و ز جادی یاد ناورد از نبرد و ز نباتی چون صیوان اوفتاد نامدش حال نباتی سیج یاد جز ہان میلے کہ دارد سوئے آن خاصه در وقت بهار و ضيمران باز از حیوان سویے انشانیش میکشد آن خالقے کہ دانیش سمجنين از اقليم تا اقليم رفت تا شد اکنون عاقل و دانا و زفت عقلهائے اولینش یاد نیست هم ازین عقلش تحول کردنیست تا رهد زین عقل پر حرص و طلب تا بزاران عقل بيند بوالعجب یہ وہی تصور ہے جو اقبال کے یہاں بھی موجود ہے: یہ کائنات ابھی نا تمام ہے شاید کہ آ رہی ہے دمادم صدائے کن فیکون

آمده اول

علامہ اقبال کا مشہور شعر نے :

ستاروں سے آگے جہانِ اور بھی ہیں ابھی عشق کے استحال اور بھی ہیں

اور سولانا روم کے یہ اشعار دیکھیے:

نردبانهائیست پنهان در جهان پایه پایه تا عنان آسان بر کره را نردبان دیگراست بر روش را آسان دیگراست

ترنی مدارج ظاہری بھی ارتقا کی ایک صورت ہے۔ سولانا روم فرمائے ہیں:

گندمے را زیر خاک انداختند
پس ز خاکش خوشها برساختند
بار دبگر کوفتندش ز آسیا
قیمتش افزود و نان شد جانفزا
باز نان را زیر دندان کوفتند
گشت عفل و جان و فهم سودمند
باز آن جان چون بحق او محو شد
باز ماند از سکر و سوئے صحو شد
عالمے را زان صلاح آمد ثمر
قوم دیگر را فلاح منتظر

ایک اور اہم مسئلہ جس پر اکثر صوفیا اور حکم میں اختلاف رہا ہے وحدت وجود کا مسئلہ ہے جس کی تفصیلات ہم کسی قدر

پہلے ببائ کر چکے ہیں ۔ اور یہ علامہ اقبال کے کلام نظم و نثر سے ثابت ہے کہ وہ وحدت وجودی کے قائل نہ تھے بلکہ اسے افکار اسلامی میں مسلمانوں کے ذہنی زوال کا ایک سبب جانتے تھے ۔ اس سلسلے میں آن کے بعض اور بیانات دیکھیے ۔ مثنوی اسرار خودی کے اردو دیباچہ اشاعت اول ۱۹۱۵ میں فرماتے ہیں : ۱۰۰

"مغربی ایشیا میں اسلامی تحریک بھی ایک نہایت زبردست پیغام عمل تھی گو اس تحریک کے نزدیک انا ایک مخلوق ہستی ہے جو عمل سے لازوال ہو سکتی ہے مگر مسئلہ اناکی تعقیق و تدقیق میں مسلمانوں اور ہندوؤں کی ذہنی ماریج میں ایک عجیب و غریب مماثلت ہے اور وہ یہ کہ جس نقطہ خیال سے سری شنکر نے گیتا کی نفسبر کی ، اسی نقطہ خیال سے شیخ محی الدین ابن عربی اندلسی نے قرآن شریف کی تفسیر کی جس نے مسلمانوں کے دل و دماغ ہر گہرا اثر ڈالا ہے۔ شیخ اکبر کے علم و فضل اور ان کی زبردست شخصیت نے مسئلہ ٔ وحدت الوجود کو جس کے وہ انتھک مفسر تھے، اسلامی تخیل كا ايك لاينفك عنصر بنا ديا ـ اوحد الدين كرماني اور فخرالدين عراق ان کی تعلیم سے نہایت متاثر ہوئے اور رفتہ رفتہ چودھویں صدی کے ممام عجمی شعرا اس رنگ میں رنگین ہو گئر ۔ ایرانیوں کی نازک مزاج اور اطیف الطبع قوم اس طویل دماغی مشقت کی کہاں متحمل ہو سکتی نہی ، جو جزو سے کل تک پہنچنے کے لیے ضروری ہے، انھوں نے جزو اور کل کا دشوارگزار درمیانی فاصلہ تخیل کی مدد سے طے کر کے ''رگ چراغ'' میں خون آفتاب کا اور ''شرار سنگ'' میں جلوۂ طور کا ہلا واسطه مشاهده كما د"

۱۰۸ - مقالات اقبال ، مرتبه سید عبدالواحد معینی ، ناشر شیخ مجد اشرف لامور طبع اول ۱۹۳۰ ع ص ۱۵۳ -

اس کے اگلے ہارہے کی چند سطریں خاص طور پر قابل غور ہیں:

''غتصبر یہ کہ ہندو حکاء نے مسئلہ' وحدت الوجود کے اسباب
میں دماع کو اپنا مخاطب کیا مگر ایرانی شعرا نے اس مسئلہ
کی تفسیر میں زیادہ خطرناک طریق اختیار کیا یعنی انہوں نے
دل کو اپنا آماجگاہ بنایا اور ان کی حسین و جمیل نکتہ
آفرینیوں کا آخرکار یہ نتیجہ ہوا کہ اس مسئلہ نے عولم تک
پہنچ کر قربباً ممام اسلامی اقوام کو ذوق عمل سے محروم
کر دیا ۔''

اس کے بعد علامہ نے آن کوششوں کا ذکر کیا ہے جو بعض علم اور مفکرین اسلام نے اس نظریہ کے رد کے لیے کیں مثلاً این تیمیہ اور حکیم محمود اور شعرا میں شیخ علی حزیں وغیرہ اس حقیقت حال سے آگاہ تھے تاہم بقول اقبال ذوق عمل سے محروسی کی حد یہ ہے کہ مہزا عبدالقادر بیدل کو جنبش نگاہ تک گوارا نہیں:

نزاکت به است در آغوش مینا خانه حیرت مرث برهم مزن تا نشکنی رنگ تماشا را

اس کے مقابلہ میں علامہ اقبال نے مغربی اقوام میں اس نظریہ کی مختصر ناریخ بیان کر کے بتایا ہے کہ اگرچہ مغرب کے فلسفہ جدید کی ابتدا اور الینڈ کے اسرائیلی فلسفی کے نظام وحدت الوجود سے پوقی ہے لیکن مغرب کی طبائع پر رنگ عمل نحالب تھا ، مسئلہ وحدت الوجود کا یہ طلسم جس کو ریاضیات کے طریق استدلال سے پختہ کیا گیا تھا دیر سک قائم نہ رہ سکنا تھا ۔ سب سے پہلے جرمنی میں انسانی انا کی انفرادی حقیقت پر زور دیا گیا اور رفتہ رفتہ فلاسفہ مغرب بالخصوص حکا نے انگلستان کے عملی ذوق کی بدولت اس خیالی طلسم کے اثر سے آزاد ہوگئے۔

و ، ١ - ايضاً ص ١٥٥ -

تھونکہ ہزار ہے آکٹر اکابر صوفیا وحدت وجود کے قائل تھے ،
اس لیتے علامہ اقبال ایسے تعبوق کو اسلام "کی سپرٹ کے منافی
سمجھتے ہیں اور اس کے مقابلہ میں وہ اس وحدت شہود سے متفق ہیں
جس کے علمبردار حضرت شیخ احمد سرہندی مجدد الف ثانی علیہ الرحمة
تھے ۔ علامہ اقبال کے نزدیک برصغیر کی تاریخ میں حضرت
عبدد الف ثانی کا کردار اور ان کی تعلیات ، افکار و نظریات نے
بڑی حد تک اس فلسفہ وحدت وجود کے رد کرنے کا فریضہ انجام
دیا اور غالباً حضرت محدد الف ثانی سے اقبال کی عقیدت کا یہ بھی
دیا اور غالباً حضرت محدد الف ثانی سے اقبال کی عقیدت کا یہ بھی

اس باب میں علامہ اقبال کے پیر روسی کا مسلک کیا ہے ، ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم''' مولانا شبلی کی یہ رائے نقل کرئے ہیں :

"مولانا شبلی جو نہ صوفی ہیں اور نہ حکیم سولانا روم کے نظریات پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ وحدت وجود اور وحلت شہود میں فرق یہ ہے کہ وحدت وجود کے لعاظ سے پر چیز کمو خدا کہہ سکتے ہیں ، جس طرح حباب اور موج کو بھی پانی کہہ سکتے ہیں۔ لیکن وحدت شہود میں یہ اطلاق جائز نہیں کیونکہ انسان کے سانے کو انسان نہیں کہہ سکتے۔ وحدت وجود کا مسئلہ بظاہر غلط معلوم ہوتا ہے اور اہل ظاہر کے نزدیک تو اس کے قائل کا وہی صلہ ہے جو منصور کو دار پر ملا تھا ، لیکن حقیقت یہ ہے کہ وحدت وجود کے بغیر چارہ نہیں . . . صحیح عقیدہ یہی معلوم ہوتا ہے اور موتا ہے اور میں کہ علیمہ وحدت وجود کے بغیر چارہ نہیں . . . صحیح عقیدہ یہی معلوم ہوتا ہے کہ عالم قدیم ہے لیکن وہ ذات باری سے علیمہ ہوتا ہے کہ عالم قدیم ہے لیکن وہ ذات باری سے علیمہ نہیں ، بلکہ ذات باری ہی کے مظاہر کا نام عالم ہے۔

<sup>. 1 1 -</sup> حكمت رومى ، فاكثر خليف عبدالحكيم ، مطبوعه اداره ثقافت اسلاميه لايهور ، طبع اول ، 900 وء ، ص ١١٠ -

لازم نہیں آنا کیونکہ کمام مشکلات کی بنیاد اس پر ہے کہ عالم اور اس کا خالق دو جداگانہ چیزیں اور ایک دوسرے کی علت و معلول ہیں۔ آگے چل کو یہ فتویل دیتے ہیں کہ فلسفہ کی روسے نو صوفیہ کے مذہب کے بغیر چارہ نہیں البتہ یہ شبہ ہوتا ہے کہ شریعت اور نصوص قرآنی اس کے خلاف ہیں ۔ لیکن یہ شبہ بھی صحیح نہیں ، قرآن محید میں بکٹرت ہیں ۔ لیکن یہ شبہ بھی صحیح نہیں ، قرآن محید میں بکٹرت اس قسم کی آبتیں موجود ہیں جن سے ثابت ہے کہ ظاہر و باطن اول و آخر جو کچھ ہے خدا ہی ہے ۔ ھوالاول ، ھوالآخر ، ھوالظاہر ، ھوالباطن ۔"

آگے چل کر سولانا روم کے مسلک کے سلسلے میں لکھتے ہیں:"

"اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ سولانا رومی کی نسبت کیا

فیصلہ کیا جائے کہ ان کا شار وحدت وجود کے قائلین میں

ہے یا وحدت شہود کو تسلیم کرنے والوں میں ۔ تمام مشنوی

کے پڑھنے سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ سولانا پر کسی قسم کا
لببل لگانا مشکل ہے اور زبردستی ایسا کرنا ان کے ساتھ

نا انصافی ہے ۔ ان کی کیفیت وہی ہے جو اپنی ایک غزل کے
مطلع میں بیان کی ہے کہ:

چہ تدبیر اے مسلمانان کہ من خود را نمی دانم'''

جو شخص یہ کہے کہ میں بہتر فرقوں سے متفق ہوں\*

۱۱۱ ـ ايضاً ، ص ۱۱۵ -

۱۱۲ - اقبال کے اس مصرع میں مولانا کے مصرع کی بازگشت دیکھیے: اقبال بھی اقبال سے آگاہ نہیں ہے

<sup>\*</sup>مولانا فرماتے ہیں :

زین خیال؛ ربزن راه بتین گشت بنتاد و دو ملت ابل دین

اس کی نسبت کون کہہ سکتا ہے کہ وہ وجودی ہے یا شہودی ، جبری ہے یا قدری ۔ ہر فرقہ والوں نے سولانا کے اشعار سے استشہاد کیا ہے اور یہ ایسی بات ہے ۔ وجودی اور نے قرآن حکیم کی آیات سے استشہاد کیا ہے ۔ وجودی اور شہودی دونوں گروہوں کو مولانا کے اشعار سے مدد مل سکتی ہے ، سینکڑوں اشعار ایسے ہیں کہ مولانا کو ان کی وجہ سے وجودی کہہ سکتے ہیں'':

می شناسد بر که او را منظر است کاین فغان این سری سم زان سر است

يا ع: جملہ معشوق است و عاشق پردہ ،

کمپی کمیں صاف کمتے ہیں کہ فقط ذات واحد ہی موجود ہے اور تعدد یا کثرت اعتباری ہے\*

گر پزاران اندر یک کس بیش نیست جز خیالات عدد اندیش نیست بحر وحدانیست جنت و زوج نیست گوبر و ماهیش غیر موج نیست نیست اندر بحر شرک پیچ پیچ لیک با احول چه گویم بیچ پیچ اصل بیند دیده چون اکمل بود دوهمی بیند چو مرد احول بود

<sup>\*</sup>پقول مبر :

یہ توہم کا کارخانہ ہے یاں وہی ہے جو اعتبار کیا

چونکه جفت احولانیم اے شمن لازم آمد مشرکانه دم زدن ابن دوئی اوصاف دیده احولست ورنه اول آخر ، آخر اولست کل شی ما حلا انته باطل ان فضل انته غیم باطل ان

مثنوی میں اس مضمون کے اور بھی بکثرت اشعار ہیں۔ مثلاً:
صبغة اللہ ہست رنگ خم ہو
رنگہا یک رنگ گردد اندرو

جون دران افتد و گوئیش قم ار طرب گوید منم خم لا تلم

آن منم خم خود اناالحق گفتنیست رنگ آتش داد الا آبنیست

رنگ آبن محو رنگ آتش است ز آتشے میلاند و خامش وش است

چون به سرخی گشت سمچو زرکان پس انا ناراست لافش بیزبان

\* \* \*

چیست توحید خدا افروختن خویشتن را پیش واحد سوختن گر به می خوابی که بفروزی چو روز بستی به چو شب خود را بسوز

بستیت در بست آن بستی نواز بنجو سی در کیاز

\* \*

تا بدانی پرکرا یزدان بخواند از سمه کار جهان بیکار ماند

برکرا باشد ز یزدان کاروبار یافت بار آنجا و بیرون سد ز کار

\* \* \*

وقت آن آمب کر من عریان شوم جسم بگزارم سراسر جان شوم

معنی الترک راحت گوش کن بعد ازان جام بقا را نوش کن

علامہ اقبال کو صوفیا کے مسئلہ وحدت الوجود سے خاص طور پر اس لیے اختلاف ہے کہ ان کے نزدیک اس عقیدہ نے تمام مسلمانوں کو ذوق عمل سے محروم کر دیا اور یہی سبب ان کی حکمت افلاطونی کی تنقید کا ہے جو نفی خودی ، نفی ذات کا سبق دیتی ہے۔ اس طرح کے اشعار جگہ جگہ مولانا کے یہاں بھی موجود ہیں جو بظاہر اس فلسفہ عمل و حرکت سے متضاد ہیں جو اقبال کو محبوب و مرغوب ہے اور جس کی جھلک اقبال کو مولانا کے بعض اشعار میں بھی ماتی ہے لیکن مولانا کے یہاں نو ایسے اشعار بھی موجود ہیں:

این جهان زندان و مازندانیان حفره کن زندان و خود را وارهان با سکان بگذار این مردار را خور و بشکن شیشه پندار را

ایک طرف تو سولانا کے یہ اشعار ہیں جو تصوف اور سوفیا کے عام سضامین ہیں اور دوسری طرف ایسے اشعار بھی ہیں جن میں ترک دنیا اور رہبانیت کو خلاف دین احمد بتاتے ہیں:

مرغ گفتش خواجه در خلوت ما یست دین احمد را ترهب نیک نیست

از تربب نہی فرمود آن رسول م بدعتی چون درگرفتی اے فضول

جمعه شرط است و جاعت در نماز امر معروف و ز منکر احتراز

در میان امت مرحوم باش سنت احمد م مهل محکوم باش

بلکہ بعض اشعار میں تو وہ رہ نورد شوق کو منزل قبول نہ کرنے کی دعوت دیتے ہیں۔ اقبال کی نظم جس میں سلطان ٹیپو شہید کے تاثرات ہیں دیکھیے:

تو رہ نورد ِ شوق ہے منزل نہ کر قبول لیالی بھی ہمنشین ہو تو محمل نہ کر قبول

اور یہ اشعار دیکھیے:

مگو از مدعائے زندگانی ترا بر شیوه بائے او نگه، نیست

من از ذوق سفر آنگوند سیم که منزل پیش من جز سنگ ره نیست (پیام مشرق ، ص ۲س)

> خیال او درون دیده خوشتر عمش افزوده جان کاپیده خوشتر

مرا صاحبدلے این نکته آموخت ز منزل جادهٔ پیچیده خوشتر (پیام مشرق ، ص ے م)

> بمنزل رابرو دل درنسازد بآب و آتش و کل در نسازد

نه پنداری که در تن آرمید ست که این دریا بساحل درنسازد (پیام مشرق ، ص ۲۳)

ہستی ما نظام ما
ہستی ما خرام ما
ہستی ما خرام ما
گردش ہے مقام ما
زندگی دوام ما

دورِ فلک بکام ما سی نگریم و مے رویم (پیام مشرق ، ص ۱۱۲) اور پھر سولانا کے یہ اشعار پڑھیے : ِ

از سفرها بنده کیخسرو شود مود معرف شود معرف شود از سفر بیدق شود فرزین راد وز سفر یابید یوسف صد مهاد

اور اقبال کے فلسفہ حرکت کا سرنامہ اس شعر کو بنا سکتے ہیں:
کاین تحرک شد تبرک را کلیہ
و ز تحرک گردی اے دل مستفید

بعض اور اشعار اس سلسلے کے یہ ہیں :

یا تهی گشتن بهست از کفش تنگ ریخ غربت به که اندر خانه جنگ

مولانا روم کا شار صوفیہ میں ہوتا ہے لیکن تصوف اور صوفیہ کے متعلق وہ خود کیا فرماتے ہیں تہ صوفی توکل پر زور دیتا ہے لیکن توکل کا مطلب یہ نہیں کہ انسان جد و جہد ترک کر دے:

گر توکل می کنی در کار کن کارکن پس تکیه بر جبار کن گفت آرے ار توکل رہبر است این سبب ہم سنت پیغمبر است گفت پیغمبر بالد بلند بر توکل زانوئے اشتر به بند رمز الکاسب حبیب الله شنو از توکل در سبب کاہل مشو از توکل در سبب کاہل مشو

در توکل کسب و جدد اوللی تر است تا حبیب حق شوی این بهتر است

اور یہ شعر دیکھیے:

سعی ابرار و جهاد مومنان تا بدین ساعت ز آغاز جهان

حتی تعالئی جهد شان را راست کود آنچه دیدند از جفا و گرم و سرد

دامها شان مرغ گودونی گوفت نقصهاشان جمله افزونی گوفت

اس جد و جہد کی ایک منزل جہاد بھی ہے ، اس کے بارے میں بہت کچھ لکھا گیا ہے اور اقبال کے کلام میں اس کا جا بجا اظہار ہوا مثلاً ضرب کلیم میں جہاد کے عنوان سے ایک نظم ہے :

فتوی ہے شیخ کا یہ زمانہ قلم کا ہے دنیا میں اب رہی نہیں تلوار کارگر

نیکن جناب شیخ کو معلوم کیا ہیں ؟ مسجد میں آپ یہ وعظ ہے ہے سود ہے آثر

تبغ و تفنگ دست مسلمان میں ہے کہاں ہو بھی تو دل ہیں موت کی لذت سے ہے خبر

کافر کی موت سے بھی لرزتا ہو جس کا دل کہتا ہے کون اسے کہ مسلماں کی موت مر

تعلیم اس کو چاہیے ترک جہاد کی دنیا کو جس کے پنجہ خونیں سے ہو خطر

ہاطل کے قال و فر کی حفاظت کے واسطے یورپ زرہ میں ڈوب گیا دوش نا کمر

ہم ہوچھتے ہیں شیخ کلیسا نواز سے مشرق میںجنگشر ہے تومغرب میں بھی ہے شر

حق سے اگر غرض ہے تو زیبا ہے کیا یہ بات اسلام کا محاسبہ ، یورپ سے درگزر

دراصل مسلانوں کے سیاسی زوال اور ذہنی پستی کا ایک سبب یہ بھی ہے کہ اسلام کے بعض بنیادی مسائل اور عقائد کو کچھ اس طرح پیش کیا گیا کہ خود مسلانوں کو ان کے تسلیم کرتے میں تأمل ہونے لگا ، ان میں ہی ایک مسئلہ جہاد کا تھا ، یہ بھی وہی افلاطونی طریق گوسفندی کا ایک دوسرا روپ تھا جس کا ذکر علامہ اقبال نے ''اسرار خودی'' میں کیا ہے۔ مغربی مورخین نے بڑے زور شور سے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی اسلام بزور شمشیر بھیلا اور اسلام قہر و غضب اور مذہبی جنون کا مذہب ہے جو جدال و قتال کو جزو ایمان سمجھتا ہے ، حالانکہ اسلام میں جہاد کا ایک فلسفہ ہے جس کی بنیاد یہ ہے کہ محض جوع الارض کی تسکین کے لیے جنگ اسلام میں حرام ہے ۔ صرف حق کی خاطر مسلمان پر تلوار اٹھانا فرض ہے اور یہ موت جو شہادت کہلاتی ہے مسلمان کی میراث اور معراج ہے ۔ مولانا روم فرمائے ہیں :

جمهد کن تا میتوانی ، اے کیا<sub>.</sub> در طریق انبیا و اولیا

## اور يد اشمار :

این جهاد اکبر است ، آن امخر است بر دو کار رستم است و حیدر است کار آنک نست که را عقل و سوش

کار آنکس نیست کو را عقل و سوش پردارتن چون کند سوشی خروش

این چنان کس را بباید جون زنان دور بودن از معاف و از سنان به به

کسب کن ، سعی نما و جهد کن تا بدانی سر علم من لدن

گرچہ جملہ این جہان ہر جہد شد جہد کے در کام جابل شہد شد

## علامه اقبال کے بعض اور اشعار دیکھیے:

ا ہے حلقہ درویشاں وہ مرد خدا کیسا ہو جس کے گریباں میں ہنگآمہ استاخیز

جو ذکر کی گرمی سے شعلے کی طرح روشن جو فکر کی سرعت میں بجلی سے زیادہ تیز (بال جبریل ، ص ۲۹)

امیر قافله سخت کوش و پیهم کوش که در قبیله ما حیدری ز کراری است (بال جبریل ، ص ۸ گفتند جهان ما آیا بتو میسازد گفتم کد نمی سازد ، گفتند که برهم زن (بال جبریل ، ص ۱۰۹)

ا غزالی درس الله بهو گرفت ذکر و فکر از دودسان او گرفت (جاوید ناسه، ص ۱۵۸)

یا مسلمان را مده فرمان که جان بر کف بنه یا درین فرسوده پیکر تازه جانے آفرین (زبور عجم ، ص سم)

تکیه بر حجت و اعجاز ببان نیز کنند کار حق گاه بشمشیر و سنان نیز کنند (زبور عجم ، ص ۱۰۰)

> گرچہ ہر مرک است ہر سوسن شکر مرک پور مرتضلی چیزے دگر

جنگ شاهان جهان غارت گری است جنگ مومن سنت پیغمبری است (جاوید نامه، ص ۱۸۵)

صوفیا کے مسلک میں ذکر و فکر کی بڑی اہمیت ہے۔ مولانا روم کا ارشاد ہے :

> ذکر حق پاک است چون پاکی رسید رخت بربندد ، بروق آید پلید

چون درآید فام پاک الفر میان یت پلیدی ماند و یت آن میان

\* \* \*

این قدر گفتیم باق فکر کن فکر اگر جامد بود ، او ذکر کن

ذکر آرد فکر را در استزاز ذکر را خورشید این افسرده ساز

فکر کن تا وارہی از فکر خود ذکر کن تا فکر گردی در جسد

ذكر گو تا فكر تو بالاكند ذكر گفتن فكر را والا كند

\* \* \*

عام میخوانند پر دم نام پاک این عمل نبود ، چون نبود عشق پاک

آنه، عیسلی کرده بود از نام بهو میشدے پیدا ورا از نام او

چونک، باحق متصل گردید جان ذکر آن این است و ذکر اینست آن

خالی از خود بود و پر از عشق دوست پس ز کوزه آن ترا و دکاندر اوست اب ذکر و فکر کے سونبوع پر اقبال کے یہ اشعار دیکھیے : 19 یہ یہ ہیں سب ایک ہی سالک کے جُستجو کے مقام . . . وہ جس کی شان میں آیا ہے علم الاساء!

مقام ذكر كالات روسى و عطار مقام فكر مقالات بوعلى سينا

مقام فکر ہے ہیائش زمان و سکان مقام ذکر ہے سبحان ربی الاعلیٰ (ضرب کلیم ۲۳)

> دگر موسے کہ ذکر لا اللمش برآرد از دل شب صبح گلمش

شناسد منزلش را آفتاہے کہ ریگ کہکشان روید ز راہش (ارسغان حجاز ص ۱۹)

\* \* \* \* زندگی از گرمی ذکراست و بس حریت از عفت فکر است و بس (مثنوی مسافر ص ۱۰)

<sup>. .</sup> 

۴ و و ب ضرب کلیم ، ص ۲۳ -

محقت مرک عقل ؟ گفتم ترک فنکو کفت مرک قلب ؟ گفتم ترک ذیکو کفت مرک قلب ؟ گفتم ترک ذیکو (جاوید نامه ص ع.۳)

\* \* \*

چشم او روشن شود از کائنات تا به بیند ذات را اندر صفات (جاوید نامه ص ۱۵۰)

\* \*

کم خور و کم خواب و کم گفتار باش گرد خود گردنده چون پرکار باش

عدل در قهر و رضا از کف مده قصد در فقر و غنا از کف مده

حفظ جانہا ذکر و فکر ہے حساب حفظ ِ تنہا ضبط نفس اندر شباب (جاوید نامہ ص ۲۰۳)

اس ذکر و فکر کے ذریعے سے اصل مقصد صوف کا تزکیہ نفس اور تصفیہ ٔ باطن ہے جو دراصل شخصیت اور ذات کے ارتقاکا نام ہے۔ اس ارتقا کے بارہے میں اقبال کا اپنا ایک خاص نقطہ ' نظر ہے جسے ان کے فلسفہ ' خودی کا نام دیا جاتا ہے۔ ہم اس مسئلہ پر الگ ایک باب میں تفصیل سے بحث کرنے والے ہیں۔ صوفیا کے یہاں یہ تزکیہ ' نفس اور تصفیہ ' باطن مختلف منازل اور مظاہر سے گزرہے کے بعد ہوتا ہے۔ یہ سلوک کی منازل ہیں جن کی طرف ایک صابقہ باب میں اشارہ کیا جا چکا ہے۔ ظاہر ہے اقبال ایسی تربیت کو جس میں انسان اپنے آپ کو فنا یا محو کرنے کی کوشش کرے

تفلیق کائنات کے مقصد کے خلاف سمجھتے ہیں اور ایسے نفی خودی کا فلسفہ قرار دیتے ہیں ؛ اس لیے وہ اسے قبول نہیں کرتے بلکہ اس کی جگہ اثبات خودی پر زور دیتے ہیں ۔ یہ خودی جو اپنی تکمیل سے انسان کو انسان کامل اور مدرد موس بنا دیتی ہے اور غائب تخلیق ہے ۔ اپنے ابتدائی دورکی نظموں میں ہی وہ ان خیالات کی ترجانی کرتے ہیں ، چنامچہ خضر راہ میں یہ اشعار دیکھیے :

بر تر از اندیشہ سود و زیاں ہے زندگی ہے کبھی جاں اور کبھی تسلیم جاں ہے زندگی

تو اسے پیانہ اسروز و فردا سے نہ ناپ جاوداں ، پیہم دواں ، ہر دم جواں ہے زندگی

اپنی دنیا آپ پیدا کر اگر زندوں میں ہے سر آدم ہے ضمیر کن فکاں ہے زندگی

زندگانی کی حقیقت کوپکن کے دل سے پوچھ جوئے شیر و تیشہ و سنگ گراں ہے زندگی

بندگی میں گھٹ کے رہ جاتی ہے اک جوئے کم آب اور آزادی میں بحر بیکراں ہے زندگی

آشکارا ہے یہ اپنی قوت تسخیر سے کرچہ اک سٹی کے پیکر میں نہاں ہے زندگی

قلزم ہستی سے تو ابھرا ہے مالند حباب اس زیاں خانے میں تیرا امتحال ہے زندگی خام ہے جب تک تو جد سی کا اک انظر دو بہت ہو جائے تو ہے شمسیر منزنہار دو بہت مسیر منزنہار دو

زندگی کے اس ارتقائی سفر کی منزل جو مرد مومن اور انسان کامل ہے وہ رسول اکرم صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی ذات مبارک ہے ۔ آپ پر نبوت ختم ہوئی ۔ دین آپ پر مکمل ہوا اور الله تعالی نے آپ پر الهٰی نعمتیں تمام کیں ، یہی سبب ہے کہ اقبال کے یہاں عشق رسول (صلی الله علیہ وسلم) ایک بنیادی حیثیت رکھتا ہے اور آن کی محبت اور شیفتگی کا اظہار بار بار آن کے کلام میں ہوتا ہے ۔ مثنوی اسرار خودی اس میں نعت کے اشعار جن کا آغاز ان اشعار سے ہوتا ہے :

بست معشوقے نهان اندر دلت چشم آگر داری بیا بنائمت عاشقان او ز خوبان خوبتر خوشتر و زیباتر و محبوبتر دل ز عشق او توانا میشود! خاک بسمدوش ثریا میشود اخاک نجد از فیض او چالاک شد آمد اندر وجد و بر افلاک شد در دل مسلم مقام مصطفلی مست است در دل مسلم مقام مصطفلی مست است

م ۱۱ - امراز خودي ص ۲۰۴۱-۲۰ -

ہم اس سلسلے کے بعض اشعار کسی اور موقع پر نقل کرچکے ہیں اس نیے آن کی تکرار کی ضرورت نہیں لیکن جذبات کی شدت اور خلوض کی گہرائی اور گیرائی کے لیے ید اشعار خاص طور پر قابل غور ہیں !

خاک یثرب از دو عالم خوشتر است این خنک شهر می که آنجا دلبر است کشته انداز ملا جامیم نظم و نثر او علاج خامیم شعر لبریز معانی گفته است در ثنائ خواجه می گوهر سفته است نسخه کونین را دیباچه اوست جمله عالم بندگان و خواجه اوست

ان ارتقائی منازل کے نصور میں اقبال کے پیش نظر واقعہ معراج بھی ہے۔ بقول آن کے معراج مصطفلی (صلی اللہ علیہ وسلم) سے یہ سبق ماتا ہے لہ انسان کی رسائی کہاں تک ہے بشرطیکہ انسان اس درجہ کال تک پہنچ سکے: ستاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں اور ان جہانوں کی دریافت اور ان تک رسائی ہی دراصل انسانی زندگی کے سفر کا مقصد ہے۔

اس سفر میں بلکہ ہر سفر میں ایک رہبر اور رہنا کی ضرورت ہوتی ہے جو راستے کے نشیب و فراز اور 'راہ و رسم منزلہا ، سے واقف ہوتا ہے ۔ یہ سالک کا پیر و مرشد ہوتا ہے جو ان منازل سے کزر چکا ہوتا ہے اور نوواردان بساط کو ان خطرات و خدشات سے آگاہ کرتا ہے جو سفر میں درپیش ہیں ۔ پیر و مرشد کی اس اہمیت کو دولانا روم بھی تسلیم کرنے ہیں :

الیر را بگزین که شے پیر این صفیر ا بست بس پر آلت و عوف و خطر

او ز غولان گیره و در چاه شد

کر نہ باشد ساید پیر اے فضول بس ترا سرگشتہ دارد بانک غول \*

اندر آ در سایه ٔ آن عاقلے کش نتاند برد از رو ناقلے ، بس تقرب جوید و سوئے اللہ

بس معرب جوید و سوے اسم سر سیج از طاعت او بیچکاه

زانکه او بر خار را کلشن کند دیدهٔ بر کور را روشن کند

ظل او اندر زمین چون کوه قاف روح او سیمرغ ، بس عالی طواف

دست گیرد بندهٔ خاص الله طالبان را سیبرد تا پیشگاه

از پس صد ساله آیخ آید، برو پیر می بیند معین سو بمو

اود ایک مرتبه جب پیرکی پیری کو تسلیم کر لیا جائے تو بھر امبی ہو نکته چینی سے احتراز کرنا چاہیے ۔ علامہ اقبال حافظ کو

ہوجوہ پسند نہیں کرتے لیکن حافظ بھی اپنے انداز خاص میں بھی بات کہتے ہیں :

> بہ سے سجادہ رنگین کن گرت پیر مغان گوید کہ الک بے خبر نبود ز راہ و رسم منزلها

> > اور سولانا روم کا ارشاد ہے:

عیبها از رد پیران عیب شد غیبها از رشک پیران غیب شد

عیب کم گو بندهٔ الله را متهم کم کن بدزدی شاه را

ورند باشی هیچ هیچ از هیچیان پیرو بر دیو باشی مستهان

\* \* \* \* شبخ را که پیشوا و رہبر است گر مریدے استحان کرد، اوخر است

امتحانش کر کنی در راہ دین ہم توگردی ممتحن اے بےیقین

\* \* \*

علاسہ اقبال نے سولانا روم کو اپنا پیر و مرشد بتایا ہے۔ اس سلسلے کے بعض اشعار ہم پہلے نقل کر بچکے ہیں۔ سولانا ہوم بہتے علیہ جن اکابر صبیعا ، اولیا اور اکابر دین کا چ کر انھوں ۔
کیا ہے یا جن کی تعلیات یا اقوال کا حوالہ دیا ہے یا اپنے اق و خیالاب کی تاثید میں پیش کیا ہے ان کا کچھ ذکر ہم ایک ال عنوان سے تعریر کریں گے ۔ ویسے جیسا کہ پہنے لکھا جا چکا ہے ملامہ اقبال سلسلہ قادریہ میں بیعت تھے اور تصوف آن کے جا عملی ایک کتابی نظریہ نہیں ایک خاندانی روایت کی حیثیت رکھ ہے ۔ لیکن جس تعہوف کے وہ خلاف تھے اس کا بھی کسی قادگر جان ضروری ہے ۔

تصوف کی ایک عام روایت ترک دنیا ، تجرد ، گوشه نشینی ترک فذائذ ، عبادات میں شدت ، فنائے ذات وغیرہ کی تھی ۔ اس طرح تصوف اور ہے عملی ایک دوسرے کے مترادف سمجھر جانے لگے تھے۔ دنیا کو دارالحن سمجھا جاتا تھا۔ مومن کے لیے اسے دوزخ بتایا جاتا تھا۔ اس کے طالب کو سگ دنیا اور مردار خوار قرا دیا جاتا تھا۔ اس سی اور عیسائیوں کی رہبانیت سی یا بدھوں ! جینیوں کے ترک دنیا میں کوئی فرق نہ تھا۔ یہ لر اس قدر بڑھے تھنی کہ جس طرح ہمض حضرات نے دین کو محض چند رسوم اور چند عبادات کا ایک مجموعہ سمجھ لیا تھا اور اسلام کے معنی صرف یہ تھے کہ ایک شخص مسلان کے گھر میں پیدا ہوا تھا اور اس کے والغین نے اس کا نام اسلامی رکھا تھا۔ اس کا لباس مسلانوں ک ساتمها ، اس کی وضع قطع مسلانوں کی سی تھی ، اس کا کھانا پینا مسطقون كاسا تها ، يعنى وه كوشت كهاتا تها ، كباب اور بلاؤ اس کے قومی کھانے تھے کہ ہندوستان سے لے کر مصر ، ترکی اور عرب تک بھیلے ہوئے تھے۔ ایسا اسلام ایک جسد نے روح تھا ، ایک ایسا پیرہن جس کے اندر صرف ایک مردہ جسم تھا۔ کچھ ہی حال تصوف كا بهوا تها ـ حضرت على الهجويري فرمات بين ""

<sup>110 -</sup> كُنْفُ المعجوب ص ٢١٥ - ١١٥

"بدانکد اندرین زمانه ما این علم محقیقت مندرس گشته است خاصه اندرین دیار که خلق جمله مشغول بهوا گشته اند و معرض از طریق رضا و علماء روزگار و مدعیان وقت را ازین طریقت صورت برخلاف اصل آن بسته است - - و کار از تخبیق بتقلید افتانه و تحقیق روے حود را از روزگار ایشان بوشیله و عوام بدان بسند کرده گویند که ما حق را همی بشناسیم و خواص بدان خورسند شده که اندر دل ممنلی یابند و اندر نفس با جی و اندر صدر میل بدان سرائ از سرمشغولی گویند این شوق رویت است و حرقت مجت و مدعیان بدعوی خود از کل معانی بازمانده و مریدان از مجابده دست بازداشته و ظن معلول خود را مشابله نام کرده -"

#### آئے چل کر فرماتے ہیں :

ابل آن بهوا را شریعت نام کرد،اند و طلب جاه و ریاست که و تکبر را عز و علم و ریاه خلق را خشیت و نهان داشتن کینه اندر دل حلم و محادله را مناظره و محاربه و سفابت را عظمت و نفاق را زبد و تمنی را ارادت و بذیان طبع را معرفت و حرکات دل و حدیث نفس را مجبت و الحاد را فقر و حجود را صفوت ، و زندقه را فنا و نرک شریعت پیغمبر را صلعم طریقت و آفت ابل زمانه را معاملت نام کرده اند تا ارباب معانی اندر میان ایشان محجوب گشتهاند و ایشان غلبه گرفته یا

حضرت علی الهجویری کی وفات ۱۰۵۰ میں ہوئی مال گویا انھوں نے تصوف کے زوال اور نام نہاد صوفیوں کے ہارہے میں جو

۱۱۹ مجوالد تعلیمات نوین راجع بکشف المحجوب و مصنف آن عد عباسی را ۱۱۹ کشف المحجوب نسخه محوله بالا ، ص سی و بشتده -

کچھ لکھا تھا اس پر نو سو سال سے کچھ اوپر کا عرصہ گزرا ، یہ سارا دور اسلامی تاریخ میں زوال ، انعطاط اور عقائد کی کمزوری ، ضعیف الاعتقادی اور بقول ڈاکٹر اشتیاق حسین قریشی ''دگر اعتقادی 'کا دور تھا جس کی اصلاح کے لیے بعض کوششیں بھی ہوئیں لیکن بہ حیثیت مجموعی یہ صورت حال بیسویں صدی تک قائم دہی اور اسی بنا پر علامہ اقبال کو بھی اللہیات اسلامیہ کی تشکیل نو کی ضرورت معسوس ہوئی - خلاصہ حضرت ہجویری کی گفتگو کا یہ ہے کہ لوگوں نے خلاف شریعت اور خلاف طریق مصطفلی صلی الله علیہ و سلم پر چیز کو طریقت کا پر فریب نام دے کر ہوا و ہوس کی تسکین کا فریعہ بنایا - حال و قال کی صرف اصطلاحیں رہ گئیں - ساع جس خریعہ بعض صوفیا کو بنیادی طور پر اختلاف تھا اور جنھوں نے قبول بھی کیا تھا انھوں نے اس کے لیے سخت قیود عائد کی تھیں ، اس کا بھی کیا تھا انھوں نے اس کے لیے سخت قیود عائد کی تھیں ، اس کا خوال قوالی کی عامیانہ محفلوں کی صورت میں ظاہر ہوئے لگا - ساع غذائے عاشقانہ تھی - مولانا روم کے بقول :

پس غذائے عاشقان آمد ساع کہ ازو باشد خیال اجتاع

قوے گیرد خیالات ضمیر بلکہ صورت گردد از بانگ صفیر

آتش عشق از نوابا گشت تیز آنهنان که آتش آن جوز ریز

لیکن اِس کے لیے شرائط بہت سخت ہیں ۔

### ہر ساع رائت ہر تن چیز نیست\* طعمہ ہر مرغکے انجیر نیست\*

غرض اسلام کے دور اول سے بیسویں صدی تک تصوف کے مسلک اور اس کے افکار و حیالات ، نبز صوفیا کے اپنے اعال اور وضع قطع میں انسا فرق بیدا ہوگیا بھا کہ وہ اپنی اصل سے بہت دور جا پڑا بھا ، علامہ اس نصوف کے خلاف تھے ۔

اس سلسلے میں علامہ اقبال کے خیالات نثر اور نظم دونوں میں نہایت تفصیل سے موجود ہیں۔ اس بحث کے سلسلے کا ایک اہم مضمون وہ ہے جو ''ایک دلجسپ مکالمہ'' کے عنوان سے مقالات اقبال ۱۱۰ میں شامل ہے۔ اس مضمون کے بارے میں مرتب مقالات سبد عبدالواحد معینی لکھتے ہیں :

"علامه مرحوم کے مشورہ سے جناب معمد دین صاحب فوق نے جن کی شہرت سلک میں زیادہ تر "کشمبری گزف" کے ایڈیٹر کی حیثیت سے ہے، ایک رسالہ "طریقت" آگست ہما ہم اور عاری کیا تھا۔ اس رسالہ کے پہلے پرچے میں ملک کے مشہور ادیبوں اور شاعروں کے مضامین نظم و نثر شائع ہوئے

<sup>\*</sup>حضرت على الهجويرى بهى ساع مين اس احتياط كى تاكيد فرما \_\_\_\_\_ ين :

<sup>&</sup>quot;من كه على بن عنمان الجلابى ام آن دوستر دارم كه مبتديان را بساعها لكذارند، تا طبع ايشان بشوليده نه شود كه اندران خطرها عظيم است و آفت مهين از انست كه زنان از بامي يا از جائے بدرویشان می نگرند اندر حال ساع ایشان و ازین مرمستمعان را حجاب بائے محبت افتد و تا یكے از احداث درمیان ایشان باشد و بعد ازالكه جهان متصوف این جمله را مذہب ساخته اند ـ

۱۱ - مقالات اقبال ، مرتبع سيد عبدالواحد معيني ، شائع كرده شيخ محمد أشرف لاهور طبع اول ، مئي ۹۹۳ م ع ص ۱۱۰ و ما يعد ـ

الله الله مخامین کے علاوہ اس بوج میں ایک دلجمید سکاست بھی شائع ہوا تھا ، بس میں جناب غوق مبر حوم سے علاقت کے دویعے تصوف ، خرورت اسرفند وغیرہ کے متعلق علامد کے خوالات دریافت کیے تھے ۔ اس اس کی شہادت موجود ہے کہ طریقت کا یہ پرچہ اور مندرجہ فیل مکالمہ علامہ کی نظر سے گزرا تھا ۔"

یوں یہ پورا مقالہ مطالعے کے لیے بہت اہم ہے لیکن اس موقعے پر اس کے صرف اہم حصے پیش کیے جائے ہیں جو اقبال کے عیالات ہیں :

۔ ''اہل تصوف خصوصاً ہندوستان کے صوفیائے عظام نے اسلام کو وہ رونق بخشی اور بجائے تیں و تلوار کے محض حسن عملی اور اخلاق محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعے اس کی وہ اشاعت کی کہ ہندوستان کے سات کروڑ سسلانوں میں چھ کروڑ یتینا ان ہی ہزرگوں کے فیوض و برکات کا نتیجہ ہیں ۔''

یہ بات ہم بھی کسی قنر تفصیل سے اس مقالے کے ابتدائی اہواب میں لکھ چکے ہیں کہ برصغیر میں خاص طور پر اور دنیائے اسلام میں بالعموم اسلام ان صوفیا کی کوششوں سے پروان چڑھا جن کے ہاس سوائے روحانی طاقت کے اور کوئی دنیوی جاہ و حشم اور لاؤ لشکرنہ تھا بلکہ اکثر صورتوں میں تو ان کو خالف حکومتوں یا ایسی مسلم حکومتوں میں کام کرنا پڑا جو سیاسی مصلحتوں کی بناء پر تبلیغی کوششوں کی تائید یا ان کی تقویت سے قصداً اور علانیہ پرہیز کرتی تھیں اور اسی لیے یہ صوفیا اکثر ایسے دور دراز علاقوں میں اپنا مستقر بنائے جو ان درباری اثرات اور مصلحتوں اور نزاکتوں سے دور ہونے تھے۔ پشاور سے سلمئ تک ، کشمیر سے راس کاری تک برصغیر کا کوئی گوشہ ایسا نہیں جس میں ان صوفیائے عظام نے اسلام کا دور نہ پھیلایا ہو۔ اور آج بھی میں ان صوفیائے عظام نے اسلام کا دور نہ پھیلایا ہو۔ اور آج بھی

صدیاں گزریے ہر جب سلطنتیں سے گئیں اور بڑے بڑے ناسور سلاطین ، ان کے درباری اسرا اور لشکریوں کے نام و نشان بھی صرف تاریخ تر منتین کے لیے کرم خوردہ دستاویزوں کے انبار میں دب چکے بیں آن بررگوں کا فیض عام اور روحانی تصرف آج بھی جاری و باق ہے۔ اجمیر میں ، دلی میں ، لاہور میں غرض برصغیر کے کسی بڑے شہر یا چھوٹے فصبے میں کوئی نہ کوئی صوفی آج بھی صدیاں گزر جائے کے بعد اسی طرح حکمران ہے جیسے وہ اپنی زندگی میں تھا۔ قرآں حکم میں شہیدوں کے ساتھ جن طبقات کا ذکر ہے گان میں صوفیا بھی سامل ہیں ۔ اگرچہ لفظ صوفی اس میں نہیں ہے لیکن صفات صوفیا کا ذکر ہے اور شمیدوں کے باب میں کہا گیا ہے کہ ن كو مرده ند كمهو بلكه وه زنده بين البته بهم ان كو اپني چشم ظاہر سے نہیں دیکھ سکتے اور ان کے وجود کا ادراک اپنے عام حواس کے ذریعے سے نہیں کرسکتر ۔ اگر صدیوں سے صوفیا کے اس اثر کے مظاہر ساری دنیائے اسلام میں ہوئے رہے ہیں اور آج بھی ہو رہے ہیں تو اس میں حقیقت کا کوئی پہلو ضرور ہے۔ انھوں نے اپنے عشق سے ، اپنے کردار سے ، اپنے حسن اخلاق سے جریدہ عالم پر سہر دوام ثبت کر دی ہے ۔ ان میں سے بعض کا ذکر علاسہ اقبال نے کیا ہے۔ ان کا حال ہم ایک الگ باب میں شامل کریں تے ۔

علامہ سے دوسرا سوال یہ تھا کہ صوفیوں سے مساانوں کو کیا قائدہ پہنچا ؟ ظاہر ہے صوفی ملک و مال کے مالک نہ تھے کہ ان کی بخشی ہوئی جاگیروں کے پروانوں پر سدح سراؤں کی آئندہ نسلیں تک ہاتی رہیں ۔ ان کے پاس دولت فقر تھی اور حسن اخلاق ۔ علامہ اقبال فرماتے ہیں : ""

ومسلمانوں کی اخلاق زندگی پر صوفیائے کرام نے بہت بڑا

١١٨ - ايضاً ص ٢١٨ -

افر قائلا - کمام ایسے اوصاف جو اخلاق چلو سے انسانیت کا خاصہ ہیں ۔ خاصہ ہیں محض ان ہی ہزرگوں کی تعلیم و تربیت کا نتیجہ ہیں ۔ انھوں نے انسانوں کو انسان اور بھر مسلمانوں کو مسلمان بنایا ۔''

علامہ اقبال نے مسلمانوں کی تہذیبی اور ساجی زندگی میں صوفیائے کرام کے کردار کی اہمیت کے ایک خاص پہلو کی طرف اشارہ کیا ہے اور وہ یہ کہ انہوں نے ''انسانوں کو انسان اور بهر مسلمانوں کو مسلمان بنایا ۔ " وہ مسلمان تھے ، ایک اسلامی معاشره کے فرد تھے اور اس معاشرہ کی فلاح و بہبود ان کا اولین فریشہ تھا۔ اس کے لیے سب سے مؤثر ذریعہ خود ان کا اپنا کردار اور عمل تھا۔ وہ قرآن حکیم کی تعلیات اور سنت نبوی م پر خود بھی عامل تھے اور دوسروں کو بھی اس کی ہدایت کرتے تھے ۔ وہ اسلام کی تعلم بھی دیتے تھے لیکن یہ تعلم صرف مکتبی اور کتابی نہ تھی ۔ شاگرد استاد کی شخصیت سے اور مرید مرشد کی نظر عنایت سے مت کچھ سیکھتا تھا ۔ غیر مسلم آبادی کے ساتھ آن کا رویہ اس رواداری کا تھا جس کی تعلیم ان کو اسلام نے دی تھی۔ وہ اسلام کے اس زرین عقیدے کے قائل تھے کہ دین میں جبر و اکراه نهیں ، اس لیے لوگوں کو زبردستی مسلمان نہیں بناتے تھے اور نہ مسلمانوں پر کفر کے فتوے صادر کرتے تھے ۔ وہ قیل و قال اور بعث و مباحثہ سے پرہیز کرتے تھے۔ علامہ اقبال کا یہ قول ان کے باب میں بالکل صحیح ہے کہ:

''تمام ایسے اوصاف جو اخلاقی پہلو سے انسانیت کا خاصہ ہیں محض ان ہی بزرگوں کی تعلیم و تربیت کا نتیجہ ہیں ۔''

تیسرا سوال یہ تھا کہ مسلم ''پالیٹکس'' کو ان سے کیا فائدہ ہوا ، علامہ اقبال کا جواب یہ ہے : وصوفیوں کا گروہ ہولیٹکل ، عاملات سے ہمیشہ علیحلہ رہا ہے۔ ، تصوف کا مقصد نز کیہ نفس ، اصلاح باطن اور نفس کشی ہے اس اے اس نے ملکی الجھنوں میں مہت کم بلکہ بالکل دخل نہیں دیا ، البتہ بعض بعض سلاطین کو جو اپنے شاہائی فرائش سے غافل ہو کر ملک میں فتنہ و فساد کا باعث ہوئے رہے ہیں تادیبی ہدایات فرمائے رہے ہیں جیسا کہ تواریخوں کے مطالعے اور صوفیائے کرام کے حالات سے اکثر ظاہر ہوتا ہے۔''

علامہ اقبال کے اس تجزیہ سے بھی کسی کو اختلاف نہ ہوگا اور اس کا سبب بھی ظاہر ہے ۔ اسلام کے ابتدائی عرب صحرا نشینوں کے دور کے بعد تاریخ و تہذیب اسلام کا جو دور آبا وہ بدوی کے جائے مدنی تھا ۔

مدنبت کے تقاضے مختلف تھے ۔ اس سے زندگی میں اس تہذیب کا آغاز ہوا جو تکلف ، اہتام ، تصنع ، ہناوٹ اور ظاہرداری کی تہذیب تھی ، اور جب خلافت راشدہ کے بعد امارت ، حکومت اور شاہی طرز حکومت نے شخصی حکومت کا روپ اختیار کیا تو شاہی دربار اور اس کے متعلقات و لوازم وجود میں آئے ۔ بلاشبہ ان میں سے بعض دربار ، بعض اکابر سلاطین اور آن کے متوسل امرا پکے اور سجے مسلمان بھی گزرے ہیں لیکن درباروں کا عام رنگ وہ تھا جس کی جھلک الف لیلئی کی داستانوں ، بغداد کی یر اسرار شاہر اہوں ، معلسراؤں اور شبستانوں میں نظر آتی ہے ۔ پھر یہ دربار سازشوں ، سیاسی جوڑ

<sup>\*</sup>اس موضوع کے تفصیلی مطالعہ کے لیے کئی اچھے ماخذ ہیں مشار Legacy of Islam مرتبہ سر تامس آرنلڈ جس کا اردو لارجمه میراث اسلام کے نام سے عبدالمجید سالک نے کیا ہے (مطبوعہ عبلس ترق ادب لاہور ، طبع اول . ۹۹ ماء) اور میراث ایران مرتبہ اے جے آرہری مترجمہ سید عاہد علی (مطبوعہ مجلس ترق ادب لاہور، طبع اول ، ۹۹ ما ماخذ ہے ۔

الله الماسي وقايت ، كروه بندى اور سرم سراك سياست كا سيداد و کے اللہ ہے علمہ یا صوفیا کے لیے ان دریاؤوں میں کشمی ا کیا سامان تھا بلکد آن سے ایسے قدرے اور ایسے فیصلے کوا۔ جلت لکے جو آن کے عقیدے کے مطابق درست ند تھے۔ آن مع جو جي و صداقت علىبردار تهج الهون نے سختيان برداشت کیں ؛ آلام جسانی اور آفات روجانی کے صدیے سیے ؛ کوڑے کھلے ، قید و بند میں گرفتار ہوئے ، ہلاک کیے گئے اور جا علائے ظاہر تھے انھوں نے علم اور مذہب کی تجارت کی ۔ صوبے کے لیے سوائے اس کے اور کیا چارہ تھا کہ وہ پالیٹکس یا سیاست کے مرکز اور محور یعنی درباروں ، امیروں اور وزیروں سے قط تعلق کراین اور اپنی خانقابهون میں ایک طرح قلعه بند بوکر اپنے خیالات اور عقائد کے مطابق زندگی بسر کر سکیں اور جا معتقدین آن تک رسائی پائس آن کو بھی اسی کی تلقین کریں ۔ ال میں سے بعض نے عملی طور پر جہاد بھی کیا ہے اور اس کی سن بھی ہائی ہے ۔ منجملہ اور حضرات کے حضرت شیخ اسمد سرپہندی مجدد الف ثانی ہیں جن کے اقبال بڑے مداح ہیں اور جن سے نظریا وحدت شہود کی ترویج منسوب ہے۔

اس سلسلم کا اگلا سوال نہایت اہم ہے نہ سوال یہ تھا کہ اسلامی تصوف دنیاداری کے متعلق کیا تعلیم دیتا ہے ؟ علامہ اقبال کا جواب یہ ہے:

"اسلامی تصوف کی جی تعلیم ہے کہ وہ دین کے ساتھ دنیا بھی و کھیے ۔ اسلام رہبانیت کے خلاف ہے اور گھر بار ، اہل و عیال کو ترک کر کے جنگلوں اور بیابانوں میں زندگی بسر کرنے کو ناہسند کرتا ہے ۔ اسلامی تصوف ایسے یوگ کو جو صرف اپنی ذات کے لیے ہو ایک بے فیض اور خشک چشمہ سے تشبیہ دیتا ہے ۔ بیشک یکسوئی حاصل کرنے کے چشمہ سے تشبیہ دیتا ہے ۔ بیشک یکسوئی حاصل کرنے کے

لیے خلوت اور عزلت نشینی کی ضرورت ہے ، لیکن تمام لوگ اس کے اہل نہیں ہوئے ۔ دراصل ترکِ دنیا ایک ہرا ممونہ ہے اہل دنیا کے کاروبار کے لیے بلکہ یہ صریح خلاف ورزی ہے قانون النہی کی جو انسانی نسل کے بڑھتے رہنے اور اس کے بھولنے بھلنے کا متمنی ہے ۔"

دراصل یمی اقبال کا تعبوف کے باب میں بنیادی اور مرکزی نظریہ ہے ۔ یعنی تعبرف اسلام میں تعلیات قرآن اور اسوہ رسول کے مطابق ہے ۔ اگر اسلام میں رہبانیت اور ترک دنیا کی تعلیم ہوتی تو رسول کریم صلی الله علیہ وسلم جن کے متعلق فرمایا گیا ہے کہ الله کا رسول کمھارے لیے ایک کامل نمونہ ہے ، اس کی پیروی اور اقتداء کرو ، اس رسول ہاک م نے پہلے خود رہبانیت اور ترک دنیا اختیار کیا ہوتا ۔ وہ گھر ہار ، اہل و عیال ، کنبہ اور خاندان کے جنجالوں کو توڑ کر گوتم بدھ کی طرح تارک الدنیا ہو جاتا ، لیکن ایک انسان کامل اور انسانیت کے لیے ایک نمونہ ہوئے کے لیے آپ م نے تزکیہ نفس اور تسفیہ باطن کے ساتھ دنیاداری کو بھی اللہ کے قانون کے مطابق اختیار کیا ۔ ظاہر ہے خلوت اور عزلت نشینی کی ضرورت ہوتی ہے ، اختیار کیا ۔ ظاہر ہے خلوت اور عزلت نشینی کی ضرورت ہوتی ہے ، اختیار کیا ۔ ظاہر ہے خلوت اور عزلت نشینی کی ضرورت ہوتی ہے ، ایکن وہ نور جو ہرسوں کسی غار میں عبادت اللہی اور تلاش حق میں مصروف رہتا ہے بالآخر باہر ہی آتا ہے اور سارے عالم کو اپنے علم و معرفت سے منور کرتا ہے ۔

وہ شمع اجالا جس نے کیا چالیس ہرس تک غاروں میں

ماری دنیا کے لیے ہدایت اور عرفان کا نور لے کر سامنے آیا ۔ ظاہر ہے جو تعلم اسلام کے اس می کزی نظریہ حیات کے خلاف ہو وہ سلامی نہیں ہوگی اور اسلامی نہ ہوگی تو اسلامی تصوف کے عناصر یں کس طرح شامل ہو سکتی ہے ۔ جس خلوت اور عزلت نشینی کی شالیں بعض صوفیائے کرام کے یہاں سلتی ہیں، مولانا روم اور علامہ

باقبال بھی جس کے علمبردار ہیں بقول علامہ '''علم لوگ اس کے اہل نوب بوسف نا''

یمٹی سوالات اس سلسلے کے ذیلی اور ثانوی ہیں کہ ان کا تعلق گلسفہ تصوف یا اس کے بنیادی نظریات سے نہیں ہے مثلاً عرس کی رسم کب بیے جاری ہوئی ، یا عرس کا مقصد کیا ہے۔ علامہ فرمائے ہیں :

"عرب اور دیگر ممالک اسلامہ کی تو خبر نہیں لیکن بندوستان کے عرسوں کے متعلق یہ قیاس کیا جاسکتا ہے کہ بندوؤں میں چونکہ جاتراکی رسم عرصہ دراز سے چلی آ رہی ہے اور وہ دور دراز ممالک سے بعض خاص تیرتھوں پر جاترا کے لیے جایا کرتے تھے، اس لیے جب وہ رفتہ رفتہ مشرف بہ اسلام ہونے لگے تو ان کو اسلام سے مانوس کرنے کے لیے ایسے طریقے اختیار کیے گئے جو ان کے مذہبی اور قومی شعائر سے کسی قدر مشابہ تھے ۔ "یہ میرا قیاس ہے یقین نہیں ہے ۔"

اس تبصرہ کا آخری حصہ خاص طور پر قابل غور ہے کہ علامہ خود فرمائے ہیں کہ یہ آن کا قیاس ہے ، یقین نہیں ہے ۔ جاترا یا تیرتھ کا تعلق محض ہندوؤں سے نہیں ہے ۔ غالباً دنیا کے کسی مذہب میں حج سے بڑا اجتاع نہیں ہوتا اور حج کے بعد تمام حجاج روضہ رسول مقبول (صلی الله علیہ وسلم) پر حاضری کو جزو ایمان جانتے ہیں اور پر چند کہ آپ کے روضہ سارک پر حاضری ارکان حج میں شامل نہیں ہے لیکن شاید ہی کوئی حاجی ہو جو آستانہ سارک پر حاضری نہیں ہو ۔ حج کو جاترا یا تیرتھ کہنا یا اس سے تشبیہ دینا بالکل مناسب نہ ہو گا لیکن کسی ایک شہر ، ایک عارت میں صدیوں سے مناسب نہ ہو گا لیکن کسی ایک شہر ، ایک عارت میں صدیوں سے اہل ایمان کا اجتماع محض ایک روایت نہیں اسلام کے پانچ بنیادی ابل ایمان کا اجتماع محض ایک روایت نہیں اسلام کے پانچ بنیادی اس کا اس کی تعمیر اول کے روز سے جاری ہے ۔ اسلام نے بت پرستی اس کا اس کی تعمیر اول کے روز سے جاری ہے ۔ اسلام نے بت پرستی

کو مثایا ، بت شکنی کی تعام دی لیکن آج بھی ہر حاجی سنگ اسود کو ہوسہ دیتا ہے اور ہجوم میں ہوسہ نی دے سکے تو اس کی طوف اشارہ کو کے ہاتھوں کو چومتا ہے۔ مقام ابراہیم پر دو رکت مماز ادا کرتا ہے۔ صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرتا ہے یعنی دوڑتا ہے۔ زمزم سے سراب ہو کر اور صدیوں سے لاکھوں عقیدت مند اسے بطور تبرک لے جاتے ہیں ۔ عزیز اقارب کو بطور تحفہ دیتے ہیں ۔ اس قسم کے اجتاع کا سلسلہ ظہور اسلام سے قبل بھی تھا اور یہ سمجهنا که دور جاہلیت کی اس رسم کو محض اس لیے جاری رکھا گیا کہ نو مسلموں کو ان کے قدیم قوسی اور ، ذہبی شعائر کی مأنوسیت سے رام کیا جائے بہت بڑی غلط فہمی ہوگی ۔ بہارا مقصد یہ نہیں کہ عرس کی وہی اہمیت یا حیثیت ہے جو حج بیت اللہ کی ہے یا یہ جزو دین ، جزو ایمان ہے ۔ لیکن اس کو ہندوؤں کی تیرتھ یا جاترا سے کوئی تعلق نہیں ، سندوؤں کے علاوہ عیسائی اور یمو ی بھی مذہبی اہمیت اور نوعیت کے آثار کی زبارت کے لیے جمع ہوئے ہیں ۔ سکھ جانری سکھوں کے متبرک مقامات کی زیارت کرتے ہیں ۔ دنیا بھر سے بدھ جاتری سری لنکا میں گوتم کی یادگار کی زیارت کو آنے بلکہ اسلام میں تو شاید سب سے کم ایسی صورتیں نظر آتی ہیں ۔ اب رہا یہ کہ ان عرسوں کی نوعیت کبھی کیا تھی اور اب کیا ہوگئی تو یہ زوال عض اس رخ سے ہی ظاہر نہیں ۔ آج مسلمانوں کی وضع قطع ، ان کا لباس ، ان کے عادات و اطوار ، آن کی تہذیبی اور مجلسی زندگی ، آن کا ضابطہ ؓ اخلاق سب اسی زوال کا شکار ہے ۔ عرس کے مقصد سے بھی علامہ اقبال کو اختلاف نہیں ، فرمائے ہیں :111

''عرس کا مقصد تو دراصل یہ ہے کہ جس ہزرگ کا عرس ہو اس کے سبق آموز حالات بیان کیے جائیں ۔ لوگوں کو اس

ورو - ايضاً ص د عمرو -

کے اچھے عمل کی تقلید و ہیروی کی ترغیب میں جائے۔ لیکن افسوس ہے کہ موجودہ عربدوں کا بیشتر حصہ لھنے اصلی مقصد سے دور ہے ۔''

اولیا کی کرامتوں کے بارنے میں علامہ کا اعتراف یہ ہے :"ا

"میں کرامتوں کا قائل ہوں اور میرا خیال ہے کہ وہ پاک نفوس جن کو افتہ تعالیٰ نے خاص دل و دماغ عطا کیا ہے اور جو تزکیہ نفس میں صاحب کال ہیں تیر از کان رفتہ اور آب از جو رفتہ واپس لا سکتر ہیں:

اولیا را بست قدرت از الله تیر جسته باز گرداند ز راه

علامہ اقبال نے یہ شعر اپنے ہیر و سشد مولانا روم کا نقل کیا ہے اولیا کے بارے میں مولانا رومی کے بعض اور ارشادات دیکھیے :

حبذا ارواح اخوان الصفات مسلمات ، مومنات ، قانتات

ہر کسے روئے ہسوئے بردہ اند وین عزیزان رو باین سو کردہ اند

بر کبوتر می پرد در مذہبے وین کبوتر جانب بیجانیے

ہر عقائے سیہرد از جابجا وین عقابان راست بیجائی سرا

کلر درویشی ورائے کارہا ست دمیدم از حق مرایشائرا عطاست بلکه درویشان و رائے ملک و مال روزی دارند ژرف از ذوالجلال

گفت حق کاندر سفر ہر جا روی باید اول طالب سردے شوی

بین کد اسرافیل وقت اند اولیا مرده را ز ایشان حیات است و کما

جانهائے مردہ اندر گورتن بر جمهد ز آواز شان اندر کفن

گوید این آواز ز آواها جدا ست زنده کردن کار آواز خدا ست

یک زمانے صحبتے با اولیا بہتر از صد سالہ طاعت ہے ریا

گر تو سنگ خاره و مرمر بوی چون بصاحب دل رسی ، گویر شوی

مهر باكان درميان جان نشان دل مده الا بمهر دلخوشان

ہر کہ خواہد ہمنشینی با خدا گو نشیند در حضور اولیا

از حضور اولیا گر بگسلی تو ہلاکی زانکہ جزوی نے کلی

چون شوی دور از حضور اولیا درحقیقت گشته دور از خدا هاسبان آفتاب اند اوليا

در بشر واتف ز اسرار خدا

آنکه واقف گشت بر اسرار پهو سر مخلوقات چبود پیش او

آنکه بر افلاک افتارش بود بر زمین رفتن چه دشوارش بود

کاسلے گر خاک گیرد، زر شود ناقص ار زر برد ، خاکستر شود

**ہرچہ گیرد علتی ، علت شود** کفر گیرد ملتی ملت شود

**جهل آید پیش او دانش شود** جهل شد علمے کہ در ناقص رود

مولانا کے یہاں اس مضمون کے اور اشعار بھی بکثرت مؤ سکتے ہیں لیکن اس اقتباس سے آن کے نقطہ ؑ نظر کی وضاحت ہو جاتے ہے اور جی نظریہ علامہ اقبال کا ہے۔ دولانا روم نے بعض اکابر صوفیا کے نام بھی لیے ہیں ان کا حوالہ ہم اپنے سوقع پر جہلا علامہ اقبال کے بعض محبوب صوفیا کا ذکر کریں گے ، نقل کیا - 52 L

اس سلسلے کے آخری دو سوال رہ گئے ۔ ایک یہ کہ پیر کی ضرورت ہے یا نہیں اور دوسرے یہ کہ ازمند سلف کے سے لیب پیر کیوں نہیں ہوتے ۔ پیر کی ضرورت کے بارے میں ہم علامہ کے خیالات کا پہلے بھی ذکر کر چکے ہیں اس موقع پر ان کا ارشاد یہ ہے :""

''پیر یا مرشد کی سخت ضرورت ہے۔ اس کے بغیر انسان کوئی صحیح اور کامل راستہ نہیں دیکھ سکتا۔ روحانی فائدہ نو ان بزرگوں سے صرف انھیں لوگوں کو جامیل ہوگا جو اہل دل ہیں ، جن کے دل میں درد ہے ، جن کے قلب میں گرمی اور جن کی روح میں تڑپ ہے ۔ لیکن کم سے کم اخلاق فائدہ تو ہر مرید حاصل کر سکتا ہے۔ ہیر کی صحبت سے اخلاق فائدہ تو ہر مرید حاصل کر سکتا ہے۔ ہیر کی صحبت سے (بشرطیکہ ہیر دوکانداری نہ کرتا ہو) ہر مرید اپنا اخلاق سنبھال سکتا ہے ۔ اور جس کا اخلاق درست ہے ، جس کے افعال ٹھیک ہیں اور جس کے ''اعال حسنہ'' کہے جاتے ہیں ' افعال ٹھیک ہیں اور جس کے ''اعال حسنہ'' کہے جاتے ہیں ' اس سے بڑھ کر اور کون بہترین انسان ہو سکتا ہے ۔''

ظاہر ہے یہاں علامہ نے صرف ایک شرط لگائی ہے اور وہ یہ
کہ: "بشرطیکہ پیر دوکانداری نہ کرتا ہو" تو اس کا اطلاق تو
ہر علم اور ہر فن پر ہوتا ہے ۔ خواہ یہ علم دنیا ہو یا علم دین شرط
اول یہ ہے کہ استاد یا پیر و مرشد اس فن یا دین میں خود درجہ
کال رکھتا ہو اور خلوص نیت سے اس نعمت اللہی کو جسے
الله تعاللی نے خیر کثیر فرمایا ہے ، دوسروں تک پہنچانے کا فریخہ
ادا کرتا ہے اور جو شخص علم کی تجارت کرتا ہے وہ نہ عالم ہے
نہ استاد ، نہ پیر و مرشد اور نہ اس کے اعال و افعال کی بنا ہو پیر
یا پیری ، استاد یا استادی کے بارہے میں عام حکم لگایا جاسکتا ہے ۔

رہا یہ سوال کہ ازمنہ ٔ سلف کے سے اب بچر کیوں نہیں ہوسکت علامہ نے اس کا جواب جو دیا ہے وہ نہایت اسم ہے :

وور \_ ايضاً ص وبرر \_

۱۲۳ ـ ايضاً و ص ۱۵۰ -

وہ اس کے بیا ہوں کہ سوسائٹی ان اوسان سے معزا ہے اس کے بیدا ہوں اور اس کی اور بلکم دنیا کی کاروباری دنیا میں مشینوں ، انجنوں اور نشہ نئی ایجادوں کے ذریعہ جس قدر انقلاب ان لوگوں نے بیدا کیا ہے اس نے تمام دنیا بالخصوص اہل ہند کو مائم حیرت میں ڈال دیا ہے۔ مگر اس پر کہمی غور کیا گیا ہے کہ یورپ اور اس یک کے عالموں ، فلاسفروں لور گیا ہے کہ یورپ اور اس کی میں ایسے لوگ کیوں ہیدا نہیں موجدوں کی طرح اور ممالک میں ایسے لوگ کیوں ہیدا نہیں ہوئے۔ اس کے جواب میں سوائے سوسائٹی کے تاقرات کے اور کومی نہیں کہا جاتا اور کیمی نہیں کیا جاتا ہوں ایک فلاسفر ، ایک عالم اور ایک موجد کیسے پیدا وہاں ایک فلاسفر ، ایک عالم اور ایک موجد کیسے پیدا ہوں کہو سکتا ہے۔۔۔۔"

اس موقع پر قدرتی طور پر بعض ذہنوں میں یہ سوال پیدا ہوگا کہ اگر محص سوسائٹی کا اثر ایسے کامل انسانوں کے وجود میں آین یا نہ آنے کا ذمہ دار ہے تو پھر انتہائی تاریک اور جہالت و بربریت کے دور میں کامل انسان کیسے پیدا ہوئے جس کی ایک مثال محود رسول کریم صلی الله علیہ و آلہ و سلم کی ذات گرامی ہے کہ عرب جیسے جاہل اور اجلہ ملک میں جہاں دنگا اور فساد ، خون خرابہ ، لڑکیوں کا قتل اور دنیا جہان کے دیگر عیوب ایک معمولی بلکہ تفریح کی بات سمجھے جاتے تھے ، وہاں ایک شخص معمولی بلکہ تفریح کی بات سمجھے جاتے تھے ، وہاں ایک شخص درگہ رب العزت سے اس قسم کا دل و دماغ لے کر آتا ہے جو ایک عالم میں کہ مثنے والا انقلاب اور دلوں سے نہ محو ہونے والی کیفیت پیدا کر دیتا ہے ۔ میری مراد آنحضرت صلی الله علیہ و سلم کیفیت پیدا کر دیتا ہے ۔ میری مراد آنحضرت صلی الله علیہ و سلم کیفیت پو دنیا کے سب سے بڑے آدمی اور الله تعالئی کی رحیت

خاص کا ایک روشن بمونہ ہیں۔ ان کے گرد و پیش اور الواسیات میں ا جس قسم کے حالات تھے ان کا خاکہ مولانا حالی نے اپنی ایک ا نظم میں اتارا ہے۔

اس سوال و جواب کی آخری بات یه ہے که صوفی لوگ موجودہ زمانے کی جدو جہد میں ہارے لیے کس طرح مفید ہوسکتے ہیں ، اس کا جواب دیکھیے:

''اہل تصوف خصوصاً ان ہزرگوں کا جو صاحب اثر ہیں اور اپنے عفید ممندوں کا بہت بڑا حلقہ اثر رکھتے ہیں ، یہ نہایت ضروری فرض ہے کہ وہ اپنے معتقدوں اور ارادت مندوں کو اپنے اثر میں رکھیں اور ان کی زندگی کو مذہبی اور اخلاق پہلو سے ایک کامیاب زندگی بنا دیں ۔ سوشل ترقی کے لیے جد و جہد کرنا بھی ایک قسم کی بہداری ہے اور یہ بیداری جب کبھی ہوگی حضرات صوفیہ کے پاک نفوس سے ہوگی ۔"

تصوف اور حضرات صوفیہ کی اس دور میں ضرورت ہر علامہ کے اس ارشاد سے ان کی اہمیت کا اندازہ ہو جاتا ہے ۔ اس مقالہ کے آخر میں اس موضوع پر اظہار خیال کیا گیا ہے ۔

میں سمجھتا ہوں کہ اس مکالمہ یا سوال و جواب سے تصوف اور سوفیہ کے بارے میں علامہ اقبال کے افکار و خیالات اور ان کی رائے کا کسی قدر مکمل اندازہ ہو جاتا ہے۔ ان کی شاعری میں ان عناصر کے تجزیہ سے پہلے ہم ان کی بعض اور نثری تحریروں کا جائزہ لینا ضروری سمجھتے ہیں۔ ان میں سب سے پہلے ان کے مکتوبات ہیں۔ ہم ان سے تصوف اور صوفی کے متعلق مختلف محضوعات ، مباحث اور سوالات پر ان مکاتیب کے بعض حصے یہاں موضوعات ، مباحث اور سوالات پر ان مکاتیب کے بعض حصے یہاں

<sup>\*</sup>یہاں اشارہ مسدس مد و جذر اسلام کے اس حصے کی طرف ہے جس میں ظہور اسلام سے قبل عرب کی حالت کا نقشہ پیش کیا گیا ہے۔

## ماله اور موایا کی جانگ اور علاء کا اعتراب شکست

(بنام اکبر الد آباًدی ، ص ۱۳۰۸ م.م-۹س) ۲۵ اکتوبر ۱۹۱۵

# تصوف کے بارے میں تاریخ تصوف لکھنے کا خیال

''علامہ ابن جوزی نے جو کچھ تصوف پر لکھا ہے اس کر شائع کر دینے کا قصد ہے ۔ اس کے ساتھ تصوف کی تاریخ پر ایک مفصل دیباچہ لکھوں گا ، انشاء اللہ ، اس کا مصالح ہم کر لیا ہے ۔ منصور حلاج کا رسالہ ''کتاب الطواسین'

١٩٠٠ - اقبال ناسه حصد دوم ، مرتبه شيخ عطاءاته . ناشر شيخ عَلَّ اشرف لا ١٩٥١ - المراد طبع ١٩٥١ -

فرانس میں مع نہایت مفید حواشی کے شائع ہوگیا ہے۔ دیبابھہ میں اس کتاب کو استعال کروں گا ۔ فرانسیسی مستشرق بنے نہایت عمدہ حواشی دیے ہیں ۔ رہبانیت کے متعلق جو آیة شریفہ آپ کے خیال میں ہو ضرور لکھیے ۔''

(بنام اكبر اله آبادي ، ص . ۵-۱ ۵)

#### ۲۷ جنوری ۱۹۱۶ء

تاریخ نصوف اسلام کی اسمیت کا علامہ اقبال کو اس قدر اندازہ تھا کہ اس کے بعد ایک اور خط میں لسان العصر اکبر اللہ آبادی کو بھر اسی سلسلہ میں لکھتے ہیں :

'آپ کا والا نامہ مل گیا ہے۔ میں تصوف کی تاریخ پر ایک مبسوط مضمون لکھ رہا ہوں حو ممکن ہے ایک کتاب بن جائے ۔ چونکہ خواجہ'' . . . . نے عام طور پر اخباروں میں میری نسبت یہ مشہور کر دیا ہے کہ میں صوفیائے کرام سے بدظن ہوں ، اس واسطے مجھے اپنی پوزیشن صاف اور واضع کرنی ضروری ہے ، ورنہ اس طویل مضمون کے لکھنے کی کوئی ضرورت نہ تھی ۔

چونکہ میں نے خواجہ حافظ پر اعتراض کیا ہے اس واسطے ان کا خیال ہے میں تحریک تصوف کو دنیا سے مثانا چاہتا ہوں۔ ''سر اسرار خودی'' کے عنوان سے انھوں نے ایک مضمون خطیب میں لکھا ہے جو آپ کی نظر سے گزرا ہوگا۔ جو ہانچ وجوہ انھوں نے مثنوی سے اختلاف کرنے کے لکھے ہیں

<sup>\*</sup>مطبوعہ مکتوب میں یہ چگہ خالی چھوڑ دی گئی ہے۔ غالباً اشارہ خواجہ حسن لظامی کی طرف ہے جنھوں نے اس زمانے میں علامہ اقبال کے ان خیالات سے اختلاف کیا ہے جس کا اظہار علامہ نے اسرار خودی کے دیباچہ طبع اول میں حافظ کی شاعری کے ہارے میں کیا تھا۔ ہمض اور مکاتیب سے اس کی تائید ہوتی ہے۔

العدید قوا ہے۔ سلاحظہ فرمائی کالی تعمول سے فارخ ہو قوق تو تقویہ الا بمان کی طوف توجہ کی ال العال ہو فرصت ملتی ہے وہ اسی مضمون کی نظر اپنو ہاتی ہے العمال ہو العمال ہو کہ خرصت ملتی ہے فرصت مروری کتب لاہور کے کتب محانوں میں ہمیں مطبی ۔ جہاں تک ہو سکا میں نے تلاش کی ہے اور جمیے آمید ہے کہ آپ اس مضمون کو پڑھ کر خوش ہوں گے۔ آمید ہے کہ آپ اس مضمون کو پڑھ کر خوش ہوں گے۔ منعمور حلاج کا رمالہ ورکتاب الطواسین نام فرائس میں شائع ہوگیا ہے ، وہ بھی منکوایا ہے ۔ امید کہ آپ کا مزاج عنس ہوگیا ہے ، وہ بھی منکوایا ہے ۔ امید کہ آپ کا مزاج عنس ہوگیا ہے ، وہ بھی منکوایا ہے ۔ امید کہ آپ کا مزاج عنس ہوگیا ہوگا ہوں ان میں اورنگ زیب عالمگیر کے متعلق جو اشعار ہیں ان میں سے ایک عرض کرتا ہوں :

درمیان کارزار کفر و دین ترکش ما را خدنگ آخرین۳۳

آپ کا قطعہ ''حضرت اقبال اور خواجہ حسن'' بہت خوب رہا ، صرف ایک بات ہے کہ خواجہ صاحب کو تو کبھی رقص

ج ۱ ر رموز بیخودی میں اس سلسلے کی نظم کا عنوان ''خکایت شیر و شهنشاه عالمکیر رحمة اللہ علیہ ہے ۔ اس کے بعض اشعار یہ ہیں :

پایه اسلامیان برتر ازو درسان کارزار کفر و دین افسان کارزار کفر و دین افس برورید شمع دل در مینه یا روشن نبود حق گزید از بند عالمگیر را از بند عالمگیر را از بند عالمگیر دا در مغن شاهند کرد در مغن شاهنشهان یکتاستے

احترام شرع پیغمبر ازو ترکش ما را خدنگ آخرین باز اللو فطرت دارا دمید ملت ما از فساد ایمن نبود آن فتیر صاحب شمشیر را بهر تجدید یقین مامور کود فقر او از تربتش پیداستے

(رسوز ، ص ۱۱۲ - ۱۱۳)

اور سکر نصیب ہوتا ہوگا ، میں اس نعمت سے محروم ہوں اگے

و السلام
 آپ کا خادم
 محمد اقبال

(م فروری ۱۹۱۹، لاهور)

اس سلسله کا اگلا خط نهایت اهم ہے کیونکہ اس میں علامہ اقبال نے میت کھل کر تصوف اور بعض اکابر صوفیا کے بارے میں اپنے خیالات کا اظمار کیا ہے اور اسلامی تصوف اور غیر اسلامی تصوف میں تفریق کی ہے۔ نیز تصوف سے پیدا شدہ اس ادبی روایت کے بارے میں بھی اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے جو علامہ کے نزدیک فارسی شاعری اور اس کے وسیلہ سے اردو شاعری میں رندی و بادہ آشامی ، ترک شریعت ، شعائر اسلام کی تضحیک اور استهزا وغیره کے مضامین عام ہوگئے اور اس سے قومی اخلاق تباہ ہوگیا ۔ اگرچہ اس رائے میں اتبی صداقت ضرور ہے کہ ایسے مضامین دگر اعتقادی اور اخلاق بے راہ روی میں مدد کار ثابت ہوئے لیکن اس پستی کا سبب دراصل وه سیاسی ، ساجی اور تاریخی حالات ہیں جن سے اس دور کے لوگوں کو گزرنا پڑا ۔ شاعری کا مذاق لاکھ عام سہی لیکن ایک ایسے ملک میں جہاں خواندگی ہی ہرائے نام ہو دیوان حافظ کا مطالعہ کرنے والے کتنے لوگ ہوں کے اور پھر ان میں سے کتنے ایسے ہوں گے جن کے ذریعے یا وسیلے سے یہ خیالات عام ہوئے۔ یہ سچ ہے کہ خراب شاعری سوسائٹی کو خراب کرتی ہے لیکن حقیقت یہ بھی ہے کہ خراب سوسائٹی خود شاعری کو خراب کرنے کی بڑی حد تک ذمہ دار ہوتی ہے:

> مے کہ بدنام کند اہل خرد را غلط است ہلکہ مے می شود از صحبت نادان بدنام

### خوهن تسلیات ا

5 A 5 A

ویهان بهر قام محذوف سے اور قیاس ہے کہ یہاں بھی خواجہ حسن نظامی کی طرف اشارہ سے ۔ لیکن اس مجموعہ میں خواجہ صاحب کے قام المنزی عط یہ فروری ۱۵ و و ع کا ہے اور قضیہ اس کے بعد کا ہے ۔

بے ایسا سمجھ کر اخباروں میں لکھا ، اس واسطے بھیے ہے۔ مجبوراً تصوف پر اپنے خیالات کا اظہار کرنا پڑا۔

بہلے عرض کر چکا ہوں کہ کون تصوف میرہے ،نزدیک قابل اعتراض ہے - میں نے جو کچھ لکھا ہے وہ نئی بات نہیں ؛ حضرت علاء الدولہ سنجانی رحمۃ اللہ علیہ لکھ چکے ہیں ؛ حضرت جنید بغدادی لکھ چکے ہیں - میں نے تو محیالدین اور منصور حلاج \* کے متعلق وہ الفاظ نہیں لکھے جو حضرت سنجانی اور جنید\*\*

\*علاسہ کا مضمون پیش نظر نہیں ، غالباً انھوں نے می الدین اپن عربی اور منصور حلاج کے بارے میں ان کے نقطہ ' نظر وحدت وجود کے سلسلے میں تنقید کی ہوگی ۔ حلاج کے بارے میں ایک اختلاق تو علائے ظاہر اور صوفیا کے مابین ہے ۔ علماء فرماتے ہیں کہ ہندہ ہندہ ہو اور الله الله ہے ، اس لیے ہندہ کا کلمہ انا الحق کفر ہے۔ اسی ہناء ہر منصور کو دار ہر چڑھایا گیا ۔ صوفیا کہتے ہیں کہ اسرار وجود کی جمت یا اس کا ذکر عوام میں کرنا نہیں چاہیے۔ ڈاکٹر خلیق احمد نظامی شاہ کلیم الله دھلوی کا جو صوفیائے چشتیہ کے اکابر میں شار نظامی شاہ کلیم الله دھلوی کا جو صوفیائے چشتیہ کے اکابر میں شار ہوئے ہیں یہ قول تقل کرتے ہیں :

"مسئله" وحدت الوجود را پیش پر آشنا و بیکاله نخواپید بر زبان آورد"

اور شاہ نور بحد منهاروی کا یہ قول "ابر اسم ماضید کد حوادث واقع می شدند محض برائے اظہار وحدت وجود"۔

(محوالم تاريخ مشالخ چشت طبع لاهور ص ١١٣)

\*\* حضرت على الهجويرى نے کشف المحجوب میں جو لکھا ہے اس سے
تو الدازہ ہوتا ہے کہ جنید حسین بن منصور حلاج کے باب میں
سکوت اختیار کرتے ہیں ، کشف المحجوب کی عبارت یہ ہے:

رمستفرق معنی و مستهلک دعوی ابوالمفیث الحسین بن منصور الحلاج از مستان و مشتاقان این طریقت بود ، و حالے قوی و بهتے عالی داشت ، و مشالخ این قصد الدر شان وی مختلف و بهتے عالی داشت ، و مشالخ این قصد الدر شان وی مختلف و بهتے عالی داشت ، و مشالخ این قصد الله مفحے بر)

من الله الموقول بزرگول کے متعلق ارشاد فرمائیے ہیں ، بال ان کے عیالیت اور عقائد سے بیزاری ضرور ظاہر کی ہے لا اگر اس کا فام مافیق ہے تو قسم بخدائے لایزال ، مجھ سے بڑھ کر مادہ پرست دنیا میں کوئی نہ ہوگا ، معاف کیجیے گا ، مجھے آپ کے خطوط سے یہ معلق معلق ہوا ہے اسرار معلق ہوا ہے اسمار دیکھے ہیں جو حافظ کے متعلق لکھے گئے خودی کے مرف وہی اشعار دیکھے ہیں جو حافظ کے متعلق لکھے گئے تھے ، باق اشعار پر نظر شاید نہیں فرمائی ۔ کافل آپ کو ان کے بڑھنے تھے ، باق اشعار پر نظر شاید نہیں فرمائی ۔ کافل آپ کو ان کے بڑھنے کی فرصت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی خوصت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت مل جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت میں جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت میں جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت میں جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت میں جاتی کہ آپ ایک مسلمان پر بد ظنی کرنے سے محفوظ کی توصیت میں جاتی کہ آپ ایک میں کی توصید کی جاتے ہو جاتے کی خوصیت میں جاتے کی خوصیت میں جاتے کی خوصیت میں جاتے کی جاتے ہو جاتے کی خوصیت میں جاتے کی جاتے ہو جاتے کی جاتے ہو جاتے کی خوصیت میں جاتے کی خوصی کی خوصی کی جاتے ہو جاتے کی خوصید کی خوصیت کی خوصیت کی خوصی کی خوصیت کی خوصیت

مجمی تصوف سے لٹریجر میں دلفریبی اور حسن و جمک پیدا ہوتا ہے مگر ایسا کہ طبائع کو پست کرنے والا ہے۔ اسلامی

(چھلے مفعے کا بتیہ عاشیہ)

ان كى تصالیف كے بارہے میں حضرت ہجویری فرماتے ہیں : "دہنجاہ ہارہ تصنیف وے ہدیدم"۔ كشف المحجوب میں خاصی تفصیل ہے اور ہكثرت حوالے ان كے ملتے ہیں ۔

"ید اصطلاح آس زماین میں بہت عام تھی۔ جو لوگ منہب ، روح ،
روحانیت اور روحانی تجربوں کے ، جن میں تصوف بھی شامل ہے ،
گاٹل ند تھے آن سب کو مادہ پرست کے عام نام سے یاد کرتے تھے ۔
خالباً تصوف کے اس بہلو سے اختلاف کی بناء پر بعض مضمون نگاروں
نے علامہ اقبال کو مادہ پرست لکھا ہوگا ، یہ اسی کی طرف اشارہ ہے ۔

تصوف دل میں قوت ہیدا کرتا ہے اور اس قوت کا اثر لٹر پھر ہو تا ہے۔ سیرا تو بہی عقیدہ نے کہ مسلانوں کا لٹر پھر تمام ممالک اسلامید میں قابل اصلاح ہے۔ (Pessimistic Literature) کبھی زندہ نہیں رہ سکا ، قوم کی زندگی کے لیے اس کا اور اس کے لٹر پھر کا (Optimistic) کا (Optimistic) ہونا ضروری ہے۔ اسرار خودی میں حافظ پر جو کچھ لکھا گیا ہے اس کو خارج کرکے اور اشعار لکھے ہیں جن کا عنوان یہ ہے۔

رودر حقیقت شعر و اصلاح ِ ادبیات ِ اسلامیه''

مخلص اقبال ـ لاپدور ۱۱ جول ۱۹۱۸ع

\* \* \*

اس خط میں علامہ نے ایک طرف حافظ اور دوسری طرف میں اپنے میں الدین ابن عربی اور حسین بن منصور الحلاج کے بارے میں اپنے نقطہ ' نظر کا دفاع پیش کیا ہے ۔ حافظ کے بارے میں وہ خود تسلیم کرنے ہیں کہ جس شراب کا ذکر حافظ کے یہاں ہے یہ وہ نہیں جسے لوگ ہوٹلوں میں پیتے ہیں ۔ بالفاظ دیگر یہ محض ایک استعاره ہے اور یہ اور اس قسم کے دوسرے استعارات اور علامات فارسی شاعری میں محض تصوف کی بدولت عام نہیں ہوئے بلکہ عجمی شاعری میں درباروں کا جو نقشہ تھا اور مجلسی زندگی کا جو رنگ تھا اس اسلوب بیان میں اس کی جھلک نظر آتی ہے۔ صوفی شعرا نے بھی قدرتی طور پر ان استعاروں ، علامتوں اور مضامین کو اپنے جذبات کے اظہار کا ذریعہ بنایا جو مختلف ادوار میں شاعری کے مروجہ اور مقبول اسالیب میں شامل تھے۔ رہی بات میں الدین ابن مروجہ اور مقبول اسالیب میں شامل تھے۔ رہی بات میں الدین ابن عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں عربی سے اختلاف کی ، تو یہ بھی پہلی مرتبہ علامہ اقبال نے نہیں کی ، ان سے پہلے بھی خود اکابر صوفیا اور حکاء مفلا حضرت

13 P 2

معلق ہوگا ہے کہ یہ سلسلہ بہاں بھی خم نہیں ہوا ، خط ی کا بھی خم نہیں ہوا ، خط ی کا بھی خم نہیں ہوا ، خط ی کا بھی شائع ہوئے رہے اس سلسلے میں مضامین بھی شائع ہوئے رہے ۔ اس سلسلہ کا اگلا خط جو ، بہ جولائی ۱۹۱۸ء کو الکھا گیا وہ بھی بیش لفار رکھنا ضروری ہے کیونکہ اس میں بھی علامہ اقبال نے صوفیا کے بعض خیالات کو رد اور بعض کو قبول کیا ہے :

"عفدوسی ، نوازش ناسه کل سلا نها ، اس سے پیشتر ایک پوسٹ کارڈ بھی سلا تھا۔ آپ مجھے تناقض کا سلزم گردانتے بھی ، بعد بات درست نہیں، بلکہ سیری بدنصیبی یہ ہے کہ آپ سے مثنوی اسرار خودی کو اب تک نہیں پڑھا ۔ سیں نے کسی گذشتہ خط میں عرض بھی کیا تھا" کہ ایک مسلمان بو بلخنی کرنے سے محترز رہنے کے لیے میری خاطر سے ایک دفعہ پڑھ لیجیے۔ اگر آپ ایسا کرتے تو یہ اعتراض نہ ہوتا:

آن چنان گم شو که یکسر سجده شو

اور اسرار خودی میں کوئی تناقض نہیں ۔ یہ بات تو میں نے پہلے مصد میں اس سے بھی زیادہ واضح طور پر بیان کی ہے:

اندکے اندر سرائے دل نشین ترک خودکن سوئے حق ہجرت گزین

محكم از حق شو سوئے خود كامزن الات و عزائے ہوس را سر شكن

اس سے پہلے کے عط مرقوس ۱۱ جون ۱۹۱۸ ع میں -

بركه در اقليم لا آباد شد فارخ از بند زن و اولاد شد

میں اس خودی کا حامی ہوں جو سچی بیخودی سے پیدا ہوتی ہے۔ یعنی جو نتیجہ ہے ہجرت الی الحق کرنے کا اور جو باطل کے مقابلے میں ہاڑ کی طرح مضبوط ہے:

> بندۂ حق پیش مولا لا ستے پیش باطل از نعم بر جاستے

دوسرے حصے میں عالمگیر کی ایک حکایت ہے اس میں یہ شعر ہے:

این چنین دل خود نما و خود شکن دارد اندر سینه مومن وطن

مگر ایک اور بیخودی ہے جس کی دو قسمیں ہیں:

- ر ۔ ایک وہ جو Lyric Poetry کے پڑھنے سے پیدا ہوتی ہے۔ یہ اس قسم سے ہے جو افیون اور شراب کا نتیجہ ہے۔
- ۲ دوسری وہ بے خودی ہے جو بعض صوفیہ اسلامیہ اور تمام ہندو جوگیوں کے نزدیک ذات انسانی کو ذات باری میں نے فنا کر دینے سے پیدا ہوتی ہے ۔ اور یہ فنا ذات باری میں ہے نہ احکام باری میں ۔

پہلی قسم کی بیخودی تو ایک حد تک مفید بھی ہو سکتی ہے سگر دوسری قسم تمام مذاہب اور اخلاق کے خلاف جڑ کاٹنے والی ہے۔ میں ان دونوں قسموں کی بے خودی پر معترض ہوں اور بسخصی بس حقیقی اسلامی بے خودی میرے نزدیک اپنے ذاتی اور شخصی میلانات ، رجحانات و تخیلات کو چھوڑ کو اللہ تعاللی کے احکام کا

پابٹہ ہو جانا ہے ۔ اس طرح ہو کہ اس پابندی کے بتائج سے انبان فالگل لاہروا ہو جائے اور محض رضا و تسلم کو اپنا شعار بنائے ۔

یہ اسلامی تصوف کے نزدیک 'فتا' ہے ، البتہ عجمی تصوف قتا کے معنی کتھ اور جانتا ہے جس کا ذکر اوپر کر چکا ہوں ۔

نواجہ حافظ پر جو اشعار میں نے لکھے تھے اس کے مقاصد کچھ اور تھے ۔ آیات قرآنی جو آپ نے لکھی ہیں زیر نظر ہیں ؛ میں ان کے اور تھے ۔ آیات قرآنی جو آپ نے لکھی ہیں زیر نظر ہیں ؛ میں ان کے وہی معانی سمجھتا ہوں جو آپ کے ذہن میں ہیں ۔ حیات دنیا بیشک لہو و لعب ہے ۔ میں نے بھی پہلے حصہ میں (اسرار خودی) یہی لکھا ہے :

در قبائے خسروی درویش زی دیدہ بیدار و خدا اندیش زی

بھر فوسر مے حصہ میں ہے جس میں حضرت عمر رضی اللہ تعالمی عند کا ایک قول منظوم کیا گیا ہے:

> راه دشوار است سامان کم بگیر در جهان آزاد زی آزاد میر

> سبحه ٔ اقلل من الدنیا شهار از تعش حراً شوی سرمایهدار

غرض یہ ہے کہ سلطنت ہو ، امارت ہو ، کچھ ہو بجائے خود کوئی چیز نہیں ہے بلکہ یہ ذرائع ہیں اعلیٰ ترین مقاصد کے حصول کے ۔ جو شخص ان کو بجائے خود مقصد جانتا ہے وہ اہواء بالحیواۃ الدنیا میں داخل ہے ۔ کوئی فعل مسلمان کا ایسا نہ ہونا چاہیے جس کا مقصد اعلائے کامۃ اللہ کے سوا کچھ اور ہو ۔ مسلمان کی تعریف پہلے جھے میں یوں کی گئی ہے :

قلب را از صبغه الله رنگ ده هشتی را ناموس و نام و ننگ ده طبع مسلم از معبت قابر است مسلم ار عاشق نباشد کافراست

تابع حتى ديدنش نا ديدنش خوردنش، نوشيدنش خوابيدنش\*

در رضایش مرضی حق کم شود این سخن کے باور مردم شود

زیادہ کیا عرض کروں ۔ سوائے اس کے کہ مجھ پر عنایت فرمائیے ۔ عنایت کیا رحم کیجیے اور اسرار خودی ایک دفعہ پڑھ جائیے ۔ جس طرح منصور کو شبلی کے پتھر سے زخم آیا اور اس کی تکلیف سے اس نے آہ و فریاد کی اسی طرح مجھ کو آپ کا اعتراض تکلیف دیتا ہے ۔

(مخلص محمد اقبال)

یہاں اقبال نے ترک خودی کی جو تشریح کی ہے وہی صوفیا نے کی ہے۔ فوائد الفواد میں حضرت شیخ نظام الدین اولیاء کا ایک قول ہے جو ہم ڈاکٹر خلیق نظامی کے حوالہ سے نقل کرتے ہیں۔ ۱۳۵ :

"ترک دنیا آن نیست که کسے خود را برہند کند مثلاً لنگوته به بندد و بنشیند ، ترک دنیا آن است که لباس بهوشد،

<sup>\*</sup>اقبال نامہ میں اشعار میں سہو کتابت ہے ؛ یہاں اسرار و رموز سے اصلاح کر دی گئی ہے یا خود اقبال نے یہ اشعار مثنوی میں بدل دیے ۔ در قبائے خسروی ۔ ۔ ۔ النج شعر بھی اسی سلسلہ کا جہے ۔ اس سلسلےمیں اقبال نے حضرت شیخ میاں میر "کا ایک واقعہ نظل کیا ہے جو ہم بیان کر چکے ہیں ۔

١٢٥ ـ تاريخ مشالخ چشت محوله بالا ـ ص ي ـ

و طباع المورد ، و أنهد من ربيد روا بدارد و نبيع او ميل نكند و تعامر را متعلق جيزے ندارد ترک دنيا الله است -"

المترک دنیا کے یہ معنی نہیں کہ کوئی اپنے آپ کو ننگا کر ہے اور لنگولہ بالدہ کر بیٹھ جائے ، بلکہ ترک دنیا یہ ہے کہ لیاس بھی چنے اور کھائے بھی اور حلال کی جو چیز چنچے ایس بھی چنے اور کھائے بھی اور حلال کی جو چیز چنچے ایس روا رکھے لیکن اس کے جسم کرنے کی طرف رغبت نہ کرے اور دل کو اس سے نہ لگائے۔''

شلیق نظائی صاحب نے شیخ ہجوہری کے حوالہ سے ایک ہزرگ کا یہ قول بھی نقل کیا ہے کہ فقیر وہ نہیں ہے جس کا ہاتھ متاع اور توشہ سے خالی ہو بلکہ فقیر وہ ہے جس کی طبیعت مراد سے خالی ہو۔ ہم مسئلہ فقر کے سلسلےمیں صوفیہ کے نقطہ نظر اور علامہ اقبال کے خیالات پہلے لکھ چکے ہیں اس لے اس کی تکرار کی ضرورت نہیں ۔ اس خط کا وہ حصہ جس میں علامہ سلطنت ، امارت وغیرہ کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ یہ بجائے خود کوئی جیز نہیں بلکہ ایک اعلی مقصد ہی اصل شے ہے ، صوفیا دنیا دار دیے ہوں مگر اس طرح جیسے اس شعر میں بیان کیا گیا ہے جو حضرت خواجہ فرید الدین شکر گنج تنہائی میں اکثر پڑھا کرتے تھے۔

بگیر رسم تعلق دلا ز مرغابی که او ز آب چو برخاست خشک پر برخاست

اور سولاقا روم کا یہ شعر بھی اسی کا ترجان ہے: چیست دنیا از خدا غافل بدن

ے قاش و نقره و فرزند و زن

سیرالاولیا میں ہے اکہ: حضرت محبوب اللہی (نظام اللہین اولیا)

خب مولانا حسام الدین ملتانی کو خلافت عطا فرمائی تو
شہادت کی افکلی آلها کر دو مرتبہ فرمایا: دنیا ترک کر ، دنیا
ترک کر - مولانا نے عرض کیا اگر حکم ہو تو شہر میں نہ رہوں ۔
فرمایا نہیں ، شہر ہی میں رہو اور اسی طرح رہو جیسے اور لوگ
دہتے ہیں -

فوائد الفواد میں مذکور ہے کہ ترک دنیا کے ۱۳۸ سلسلے میں خلفا سے چار چیزوں کا مطالبہ کیا جاتا تھا:

۱- فتوح کو جمع کر کے نہ رکھیں گے۔

۱- امراہ و سلاطین کی صحبت سے پرہیز کریں گے ۔

٣- وظائف و ادرار قبول نہ کریں گے ۔

س- ملازمت شاہی سے بھیں گے ۔

ماہ ولی اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ انفاس العارفین میں لکھتے ہیں کہ خواجگان سلسلہ چشتیہ کے بعض ملفوظات میں ہے کہ ہر وہ شخص جس کا نام بادشاہ کے دفتر میں لکھا گیا ، اس کا نام حق سبحانہ کے دفتر سے نکال دیتے ہیں اور حضرت خواجہ فرید الدین شکر گنج فرمانے تھے کہ ہر وہ درویش جو بادشاہوں اور امیروں سے اختلاط کا دروازہ کھولتا ہے اس کی عاقبت خراب ہو جاتی ہے۔

رہا یہ سوال کہ انسان کا ہر قول و فعل ''اعلائے کامۃ العق"
کے لیے ہونا چاہیے تو یہ بھی صوفیوں کے مسلک میں داخل ہے۔
شاہ کلیم اللہ جو سلسلہ چشتیہ کے اکابر بزرگوں میں ہیں ، اپنےخطوط
میں جو مریدوں اور خلفا کو لکھے ہیں بار ہار دہراتے ہیں :

١٧٥ - ايضاً ص ١٧٥ -

١٧٨ - ايناً ١٧٨

١٢٩ - ايضاً ١٢٩

وبهر حال در اعلائے کلمة الحق کوشید الله مشرق تا مغرب بهمه حقیقی بر کنید ۔ " "متوجه اعلائے کلمة الحق باشند و الله متم نوره و لوکره الکفرون ۔ " " اے برادر منصب ما و شا فقر است کوشش کنید در اعلائے کلمة الله " " بسیشه دو اعلائے کلمة الله که پیران من و عن رسیده کوشش کابیند ۔ " اعلائے کلمة الله که پیران من و عن رسیده کوشش کابیند ۔ " درین باب جہاد کمایند و این کار سهل ده انگارند ، و منتشراً در معموره عالم سازند که رضائے اللهی درین است و اصلاح مفاسد فرزندان آدم کمایند که انبیاء مبعوث برائے بهمین کار مفاسد فرزندان آدم کمایند که انبیاء مبعوث برائے کلمة الله بوده اند . . . شا را کار بزرگ ایصال فیض و اعلائے کلمة الله فردوده ام ، بهم درین کار گرم آمدید ۔ "

یہ اقتباسات مختلف خطوط سے صرف ایک صوفی کے ارشادات ہیں۔
ملفوظات صوفیہ میں اس کی تاثید و تشریح میں بکثرت شہادتیں
مل سکتی ہیں اور اس باب میں علامہ اقبال کا مسلک وہی ہے جو
ان صوفیا کا تھا۔ صوفیا کے اپنے دعوے اور مسلمانوں کے بیانات تو
الگ و ہے ، ایک غیر مسلم مستشرق کا یہ قول دیکھیے کہ مسلمانوں
کی دینی زندگی کو سیاسی زوال کے خطرناک اثرات سے بچاہتے اور
زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضوں کے مطابق مسلمانوں کے فکر و عمل
میں تبدیلیاں پیدا کرنے کا اہم اور تاریخی فریغہ انھیں صوفیائے کرام
میں تبدیلیاں پیدا کرنے کا اہم اور تاریخی فریغہ انھیں صوفیائے کرام

"تاریخ اسلام میں بارہا ایسے سواقع آئے ہیں کہ اسلام کے کامچر کا شدت سے مقابلہ کیا گیا ہے، لیکن باین ہمہ وہ مغلوب نہ ہو سکا ۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ تصوف یا صوفیہ کا انداز فکر فورا اس کی مدد کو آ جاتا تھا اور اس کو اتنی قوت اور توانائی بخش دیتا تھا کہ کوئی طاقت اس کا

<sup>.</sup> ١٠ ـ اينياً ص ٨ ـ

مقابلہ نہ کر سکتی تھی ۔''

اقبال ناسہ میں خطوں کا ایک اور سلسلہ مہاراجہ سرکشن پرشاد کے نام ہے۔ اس میں بھی بعض مکانیب تصوف پر علامہ کے خیالات کی ترجانی کرتے ہیں۔ مثلاً ایک خط جو ۲ جنوری ۱۹۱۸ کو لکھا گیا ہے:

''.... یہ معلوم کر کے تعجب ہوا کہ مولوی ظفر علی خان صاحب نے آپ کے کلام میں بے جا تصرف کیا ، کئی روز سے ان سے ملافات نہیں ہوئی ، پیغام پہنچا دوں گا۔ تصوف پر جو مضامین انھوں نے لکھے یا لکھ رہے ہیں ان سے سیرا کوئی تعلق نہیں ۔ نہ میں نے آج تک کوئی مضمون اس بحث پر ان کے اخبار میں لکھا ، نہ ان کو نہ کسی اور کو لکھنر کی تحریک کی۔ مولوی صاحب سے میر بے قدیمی تعلقات ہیں ، محض اس بناء پر بعض لوگ یہ گان کر بیٹھے کہ مضامین سری تحریک سے لکھے جاتے ہیں۔ حالانکہ امر واقعہ یہ ہے کہ ان کے مضامین کے اکثر امور سے مجھے سخت اختلاف ہے اور کئی دفعہ مولوی صاحب سے اس بارے میں مباحثہ بھی ہو چکا ہے ۔ خواجہ صاحب\* . . . کو یہی بد ظنی تھی ۔ مگر کچھ عرصہ کے بعد ان کی بدگانی رفع ہوگئی تو انھوں نے مجھے معذرت کا خط لکھا جس کے جواب میں میں نے انھیں مزید یقین دلایا کہ اس بحث سے مرا کوئی تعلق نہیں ۔

میں نے دو سال کا عرصہ ہوا تصوف کے بعض مسائل سے کسی قدر اختلاف کیا تھا اور وہ اختلاف ایک عرصہ سے صوفیائے اسلام میں چلا آتا ہے۔ کوئی نئی بات نہ تھی

<sup>\*</sup>غالباً خواجہ حسن نظامی کی طرف اشارہ ہے۔ ان سے بحث کا ذکر اوپرآ چکا ہے۔

مگر افسوس ہے کہ بعض ناواقف لوگوں نے میرے مضامین کو تصوف کی دشمنی پر محمول کیا ۔ مجھے تو اس اختلاف کے ظاہر کرنے کی بھی ضرورت نہ تھی ۔ محض اس وجہ سے اپنی ہوزیشن کا واضع کرنا ضروری تھا کہ خواجہ صاحب نے مثنوی اسرار خودی ہر اعتراض کیے تھے ۔ چونکہ میرا عقیدہ تھا اور ہے کہ اس مثنوی کا پڑھنا اس ملک کے لوگوں کے لیے مفید ہے اور اس بات کا اندیشہ تھا کہ خواجہ صاحب کے مغیامین کا اثر اچھا نہ ہوگا ، اس واسطے مجھے اپنی پوزیشن صاف کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی ، ورند کسی قسم کے عث مباحثہ کی ضرورت نہ تھی ، نہ بحث کرنا میرا شعار ہے بلکہ جہاں کہیں بحث ہو رہی ہو وہاں سے گریز کرتا ہوں ۔ غرض کہ سرکار بھی مطمئن رہیں ۔ مجھے اس بحث سے جو ہو رہی ہے کوئی سمدردی نہیں اور اس کی اکثر باتوں سے بالکل اختلاف ہے۔ مولوی ظفر علی خان سے میں نے بارہا کمها ید عث نتیجه خیز نهیں اور نہ عوام بلکہ اکثر خواص کو بھی کوئی دلچسی نہیں ، مگر ہر آدمی اپنے خیالات کا بندہ ہے ، میرے کہنے پر الهوں نے عمل نہیں کیا ، اس واسطے میں بھی خاموش ہو رہا ۔''

اس مکتوب کے سلسلے میں کئی باتیں قابل غور ہیں۔
مہاراجہ کشن پرشاد شاد ہندو تھے لیکن مسلمان صوفیا سے خاص
عقیدت تھی جس کا اظہار بعض اور خطوط میں ہوا تھا۔
مولانا ظفر علی خان کے جن مضامین کا حوالہ ہے غالباً اس میں
تصوف کے بارہے میں علامہ اقبال کے خیالات اور افکار کی تاثید کی
تصوف کے بارہے میں علامہ اقبال کے خیالات اور افکار کی تاثید کی
گئی تھی اور اسی بنا پر بعض حضرات دو جن میں خواجہ حسن نظامی بھی شامل تھے ، یہ شبہ تھا کہ یہ مضامین علامہ اقبال کی تحریک
بھی شامل تھے ، یہ شبہ تھا کہ یہ مضامین علامہ اقبال کی تحریک

خاصے علقے میں علامہ کے ان خیالات کو پسند نہیں کیا گیا اور علامہ کو اعتراف کرنا پڑا کہ وہ تصوف کے صرف بعض پہلوؤں سے اختلاف کرتے تھے اور یہ اختلاف بھی ان سے پہلے خود صوفیّا اور مفكرين اسلام كے افكار و خيالات ميں بھى ملتا ہے ـ يہاں نحالباً ان کا اشارہ وحدت وجود کے نظریہ کی طرف ہے یا بعض ایسی رسوم جن کا تعلق اصل تصوف سے نہ تھا ۔ مثار بزرگوں کے مزارات پر حاضری کا ایسا انداز جس پر قبر پرستی کا گانگزرے یا مرادوں کا مانگتا ، عرضیوں اور درخواستوں کا آویزائ کرنا ، سجدہ تعظیمی کے نام سے سجادوں اور سجادہ نشینوں کے سامنے اس طرح جھکنا کہ سجدہ کا گان گزرہے ، ساع کو اس کے آداب سے سنقطع کر کے کانے مجانے کی محفل اور رآگ و رنگ کی مجلس بنا دینا ، آیسے اسور اور رسوم تھے جن سے ضعیف العقیدہ مسلمانوں میں عقیدہ الملام دگر اعتقادی کی طرف زیادہ مائل نظر آتا تھا۔ اس سلملے میں جو بیانات ہم جلے نقل کر چکے ہیں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ صوفیائے کرام خود ان باتوں کو ناپدند کرنے تھے اور پابندی سریعت سے انعراف کسی صورت میں گوارا اور جالز قرار نہیں دینے نھے - ظاہر ہے کہ علامہ اقبال اس تصوف کو جو ان کے نزدیک خالص اسلامی تھا اور جس کی روح اور جس کا اظہار اسلام کی اسپرٹ اور تعلیات کے مطابق تھا نہ صرف یہ کہ قبول کرتے تھے بلکہ جیسا کہ انھوں نے خود اعتراف کیا ہے ، وہ صوفیا کے ایک مشہور سلسلہ میں بیعت بھی تھے اوں خود ان کے والدکی زندگی عملی طور پر اسی تصوف کی ترجان تھی جس کا ایک خلاصه ہم سطور بالا میں پیش کر چکے ہیں اور علامہ کی زندگی میں اس کی ... بعض اور مثالیں اور ان کے کلام میں بعض اکابر صوفیہ اور ان کے اقوال کے حوالوں سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے ۔ یہ ایک الک آ موضوع سے جس پر ہم نے اقبال اور اکابر صوفیا کے عنوان سے مت کی ہے۔ مہاراجہ کشن پرشاد شاد ہی کے نام ایک اور مکتوب ۱۲۱ میں یہ اقتیاس دیکھیے :

''دینار بایر سنجر'' کی زیارت ضرور کیجیے۔ میں بھی ایک رو تغیلات کی ہوا میں الرتا ہوا وہاں پہنچا تھا ، فضائے آسانی سے یہ آواز آ رہی تھی :

> فرشتوں نے کانوں سے جس کو سنا تھا ہم آفکھوں سے وہ زیر و بم دیکھتے ہیں

اس شعر کا مطلب میری سمجھ میں نہیں آتا ، سرکار کو اس دریاں فلک آثار میں بہت گزر ہے ، امید کہ اس کے مفہوء پر روشنی ڈالی جائے گی ۔''

ظاہر ہے علامہ اقبال کو اس شعر کے مفہوم میں جو دقت محسوس ہو رہی تھی وہ محض لفظی نہ تھی ، نہ کوئی اس میں ایسی تعقید یا صنعت شاعرانہ تھی جو علامہ کے فہم سے باہر ہوتی ، نہ کوئی فلسفہ یا حکمت کا ایسا مسئلہ تھا جس کی تشریح کے لیے علامہ کو مہاراجہ کشن پرشاد شاد کی توجہ کی ضرورت ہوتی ۔ یہ دراصل اس کیفیت اور معنویت کی تلاش تھی جس کا تعلق یہ دراسل اس کیفیت اور معنویت کی تلاش تھی جس کا تعلق ''دربار پیر سنجر'' سے تھا ، اس سسلہ میں علامہ اقبال کی نظم دیکھیر ۱۲۲ :

تضمین بر شعر انیسی شاملو

ہمیشہ صورت باد سجر آوارہ رہتا ہوں محبت میں ہے منزل سے بھی خوشتر جادہ پیائی

دل ہیتاب جا پہنچا ، دیار ہیں سنجر میں میسر ہے جہاں درمان درد نا شکیبائی

وجور - اقبال نامه ، دوم مي ٢١١ - ١١١ -

۱۳۲ ـ بانگ درا ، ص ۱۳۲ ـ

ابھی نا آشنائے لب تھا حرف آرزو میرا زبان ہونے کو تھی منت پذیر تاب گویائی یہ مرقد سے صدا آئی احرم کے رہنے والوں کو شکایت تجھ سے ہے اے تارک آئین آبائی ترا اے قیمی! کیونکو ہوگیا سوز دروں ٹھنڈا کہ لیلنی میں تو ہیں اب تک وہی انداز لیلائی

نہ تخم لا اللہ تیری زمین شور سے پھوٹا زمانے بھر میں ہے رسوا تری فطرت کی نازائی

تجھے معلوم ہے غافل کہ تیری زندگی کیا ہے کنشتی ساز ، معمور نواہائے کلیسائی

ہوئی ہے تربیت آغوش بیت اللہ میں تیری دل شوریدہ ہے لیکن صنم خانے کا سودائی

''وفا آموختی از ما بکار دیگران کردی ربودی گوہرے از ما نثار دیگران کردی''

جس خط کا سطور بالا میں حوالہ دیا گیا ہے ، اس کے آخر میں علامہ، نے یہ فارسی اشعار بھی لکھے ہیں جو صوفیانہ مزاج اور مسلک ہی کے ترجان ہیں :

اے کہ در زندان غم باشی اسیر از نبی تعلیم لاتحزن بگیر این سبق صدیق را صدیق کرد سرخوش از پیانه تحقیق کرد

گر خدا داری ز غم آزاد شو از خیال بیش و کم آزاد عو

پیری مریدی کے سلسلے میں مہاراجہ کو ایک خط (ہ جنوری ۱۹۱۵) میں لکھتر ہیں:

ورحافظ.... على شاه صاحب كو مين بهت عرصه عصر جانتا ہوں ، وہ ہمارے ضلع سیالکوٹ کے رہنے والےہیں ۔ میں ان کو سلسلہ پیری مریدی کے آغاز سے پہلے بھی جانتا تھا اور اب بھی ان کے حالات سے ناواقف نہیں ہوں ۔ ایک دفعہ بنگلور میں ان کی وجہ سے بہت فساد ہوئے کو نھا ، ان کا وجود مسلمانوں میں اختلاف کا باعث ہوا۔ وہاں کے مسابانوں نے مجھے ایک خط لکھا ، جس میں یہ تقاضا کیا گیا تھا کہ میں ان کے حالات بلا رو رعایت لکھوں تاکہ فساد رفع ہو۔ میں نے جو کچھ مجھے معلوم تھا لکھ دیا ، الحمد للہ کہ وہ فساد رفع ہوگیا اور حافظ صاحب سع اپنے مریدوں کے وہاں سے رخصت ہوئے ۔ وہ بڑے ہوشیار آدمی ہیں اور پسری سیدی کے فن کو خوب سمجھتے ہیں ۔ بے اعتنائی اُن لوگوں کی بالعموم مصنوعي ہوتی ہے اور اس میں سینکڑوں اغراض پوشیدہ ہوتی ہیں ۔ جس طرح وہ سرکار سے پیش آئے ہیں اس طوز عمل کا مفہوم بخوبی سمجھتا ہوں ۔ ان کے ہاں جانے کی کوئی ضرورت نہ تھی ۔ آپ ان کی سمجھ اور گرفت سے بالا تر ہیں ۔ عنقائے بلند آشیاں کس کے قابو میں آ سکتا ہے۔ قریب ہے کہ آپ سب سے مستغنی ہو جائیں...."

ظاہر ہے کہ یہ حال ایسے پیر کا ہے جس نے اس کو اپنی ذاتی اغراض اور مقاصد کے حصول کا ایک وسیلہ بنایا تھا اور جس کا حقیقت میں تصوف اور معرفت سے کوئی تعلق نہ تھا۔ اس کا ظاہر

صوفیوں کا تھا ، باطن کا حال اٹھ کو معلوم ہے ، لیکن اس خط سے ظاہر ہوتا ہے کہ سوصوف ہجائے ''وصل کردن'' کے ''فصل کردن'' کے عمل میں سرگرم تھے اور صوفیوں کی محبت اور اخوت کے پیغام کو سفبوط کرنے کی جگہ خود مسلمانوں میں اختلاف اور فساد کا سبب تھے ۔ لیکن ان کی ڈہائت اور ہوشیاری کی داد دیجیے کہ سبالکوٹ سے حیدرآباد دکن تک انھوں نے اپنا سلسلہ پھیلا رکھا تھا اور وہاں کے بعض اکابر تک کو اپنے فریب میں گرفتار کرنا چاہتے نھے۔ ایسے صوفیہ پر یہ تنقید صرف علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے ہی نہیں کی ہے ، اکابر صوفیہ خود ایسے صوفیوں کو صوفی کی خو تعریف تعریف سے خارج کو چکے ہیں ۔ چنانچہ صوفی کی جو تعریف حضوت علی الہجویری نے کی ہے اس میں ہم یہ نقل کر چکے ہیں۔

تعموف کی تاریخ میں بعض ایسے بزرگوں کا حال بھی رقم ہوا ہے جن کو عرف عام میں مجذوب کہا جاتا ہے ۔ علامہ کے زمانے میں بھی ایسے مجذوب لوگ تھے اور علامہ آن میں سے بعض سے ملاقات کی خواہش بھی رکھتے تھے ۔ چنانچہ مہاراجہ کے نام ایک اور مکتوب (ے مارچ ۱۹۱2ء) میں فرمانے ہیں : ۱۳۳

''آج کل لاہور میں سلطان کی سرائے میں ایک مجذوب نے بہت لوگوں کو اپنی طرف کھینچا ہے ۔ کسی روز ان کی خدمت میں بھی جانے کا فصد ہے ۔''

ایک اور مکتوب (۲۹ مارچ ۱۹۱۹ء)۱۳۳ میں مہاراجہ کو لکھتے ہیں:

''دہلی تو گیا تھا اور دو دفعہ حضرت خواجہ نظام الدین کی درگاہ پر بھی حاضر ہوا تھا ، ۔گر افسوس کہ پیر سنجر کے

١٣١ ـ اقبال نامه ص ١٨٢ ـ

١٠١٠ - انشأ م

دربار میں حاضر نہ ہو سکا ، انشاء اللہ بھر جاؤن کا اور اس آسائے کی زیارت سے شرف اندوز ہو کر واپس آؤں گا۔

#### اور اسی خط میں یہ عبارت ہے :

"کئی دن سے ایک مصرعہ ذہن میں گردش کو رہا ہے۔ اس پر اشعار لکھیے یا اس پر مصرع لگائیے۔ مولانا گراسی کی خدمت میں بھی یہ مصرعہ ارسال کیا ہے اور مولانا اکبر کی خدمت میں بھی لکھوں گا۔

## این سر خلیل است بآذر نتوان گفت''

تصوف کے سلسلے میں ایک مسئلہ تجرد کا بھی ہے۔ جیساکہ ہم اس مقالے کے آغاز میں لکھ چکے ہیں بعض صوفید اس کے حق میں بین اور بعض اسے خلاف شریعت و سنت قرار دیتے ہیں۔ بکثرت صوفید کی مثالیں ہیں جنھوں نے شادیاں کی ، گھر ہسائے اور دین کے سانھ دنیا کو بھی کایا۔ اس سلسلے میں علامہ ایک خط اپنے دیرینہ ملازم علی بخش کو لکھتے ہیں : ""

''تم نے اپنی شادی کے بارے میں مجھ سے مشورہ کیا ہے۔ بہر حال میرا تو خیال تھا کہ تمھاری شادی ہو چکی ہے۔ بہر حال انسان کو شادی سے پہلے یہ سوچ لینا چاہیے کہ بیوی اور بچوں کی پرورش کے واسطے اس کے پاس سامان ہے یا نہیں۔ اگر تم یہ سمجھتے ہو کہ تم اپنی محنت سے بیوی کو آسودہ رکھ سکو گے تو ضرور کر لو ، شادی کرنا عین ثواب ہے اگر بیوی آسودہ رہ سکے ۔ اگر کوئی شخص ایسا نہ کر سکتا ہو تو وہ شادی کرکے نہ صرف اپنے آپ کو تکلیف میں مبتلا ہو تو وہ شادی کرکے نہ صرف اپنے آپ کو تکلیف میں مبتلا کرتا ہے بلکہ ایک بیگناہ کو بھی لے ڈوبتا ہے۔''

ظاہر ہے جو لوگ تجرد کے قائل ہیں آن کا بھی استدلال یہی

ہے کہ وہ اپنی ذہنی افتاد اور رجوع الی اللہ میں اس درجہ منہمک ہونے ہیں کہ اہل و عیال کی کاحقہ نگہداشت نہیں کر سکتے ۔ اس لیے ان کے لیے بہتر بھی ہے کہ وہ اس جھنجھٹ میں نہ پڑیں ، لیکن یہ عمل تمام صوفیا کا نہیں ہے اور ان میں سے اکثر و بیشتر نے متاہل زندگی بسر کی ہے ۔

مکاتیب کے مجموعہ میں ایک مکتوب نیاز الدین خان (سرم جنوری ۱۹۳۳) کے نام ہے ، اس میں فرمائے ہیں : ۱۳۳

'آپ کے دونوں خط ملگئے ہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ و سلم کی زیارت مبارک ہو ، اس زمانے میں یہ بڑی سعادت کی بات ہے۔ دوسری روبا کا بھی یہی مفہوم ہے۔ قرآن کثرت سے پڑھنا چاہیے تا کہ قلب بھدی نسبت ہیدا کو لے ۔ اس نسبت محمدیہ کی نولید کے لیے یہ ضروری نہیں کہ قرآن کے معانی بھی آستے ہوں ، خلوص دل کے ساتھ محض قرأت کافی ہے ۔ میرا عقبدہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں اور اس زمانے کے لوگ بھی اس طرح مستفیض ہو سکتے ہیں جس طرح صحابہ رہو ہوا کرتے نہے ۔ لیکن اس زمانے میں تو اس قسم کے عقاید ہوا کرتے نہے ۔ لیکن اس زمانے میں تو اس قسم کے عقاید خاموش رہتا ہوں ۔''

یہ انداز فکر اور عقیدہ بھی صوفیانہ ہے اور اس نسبت محمدیہ (صلی اللہ علبہ وسلم) سے خواجہ میر درد کے والد نے تو ایک پورا سلسلہ تصوف ہی مرتب و مدون کیا ۔ اقبال کے یہاں جو عشق رسول م ہے اس کی نوعیت بھی اسی والمہانہ شدت کی ہے جو صوفیہ کا مسلک ہے ۔ نیاز الدین خان ہی کے نام ایک اور خط میں اپریل ۱۹۱۹ء کا ہے: ""

١٣٩ - ايضاً ص ١٣٦ -

ے ہے۔ ۔ ایضاً ہو ہے ۔ جس ۔

### وعصیان ما و رحمت پروردگار ما این را نهایتے است نہ آن را نهایتے۔

هندوسی، السلام علیکم ، والا نامه ابهی ملا ہے۔ اس سے پہلے ایک کارڈ نکھ چکا ہوں ۔ شعر مندرجہ عنوان نے ہے چین کر دیا ۔ سبحان الله ، گرامی کے اس شعر پر ایک لاکھ دفعہ الله اکبر پڑھنا چاہیے ۔ خواجہ حافظ تو ایک طرف مجھے یقین ہے فارسی لٹر بچر سیں اس پائے کا شعر کم نکلے گا۔ انسان کی ہے نہایتی کا ثبوت دے دیا ہے مگر اس انداز سے کہ موحد کی روح فدا ہو جائے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک ۔ ۔ ۔ ۔ انسان بھی بے نہایت ہے اور می صداقت مسئلہ وحدت الوجود ہے ۔ شاعر نے اس حقیقت کو اس خوبی سے عمایاں کیا ہے کہ پڑھنے والے پر اسلامی حقیقت کا انکشاف ہو جاتا ہے۔ یہی ہے کال شاعری جو المهام کے پہلو بہ پہلو ہے ۔" ایک خط میں عبداللہ چغتائی صاحب کو لکھتے ہیں : "آپ کا خط ملا ۔ علمی مشاغل میں مصروف رہنا آپ کو مبارک ہو! میری صحت بہ نسبت سابق مہتر ہے ۔ لیکن بہ حیثیت مجموعی ایک دائم المریض کی زندگی بسر کر رہا ہوں ۔ تاہم صابر اور شاکر ہوں۔ انشاء اللہ جب موت آئے گی تو مجھ متبسم پائے گی \* ۔۔۔ قصد تو یہ تھا کہ زندگی کے باق دن جرمنی اور اٹلی میں گزار دوں ، مگر بچوں کی تربیت کس پر چھوڑوں ، خصوصاً جب کہ میں ان کی مرحوم مال سے یہ عمد كر چكا مول كه جب تك يه بالغ نه مو جائين ان كو اپنی نظر سے اوجھل نہ کروں ۔ ان حالات میں یورپ کا سفر

<sup>\*</sup>علامه کا یه شعر بهی پیش نظر رہے:

نشان مرد مومن با تو گویم چون مرگ آید تبسم برلب اوست

اور ویاں کی اقامت نا ممکن نہیں تو محال ضرور ہے۔ اگر توفیق اللہی شامل رہی تو زیادہ سے زیلدہ مکہ ہوتا ہوا مدینہ تک پہنچ سکوں۔ اب مجھ ایسے گند گاروں کے لیے آستان رسالت کے سوا اور کہاں جائے پناہ ہے۔ ۱۳۸۰

جیسا کہ پہنے لکھا جا چکا ہے ، علامہ اقبال کا ارادہ تھا کہ تصوف اسلام کی ایک مفصل ناریخ لکھیں اور اس اس کی نشان دہی کریں کہ مسلمانوں میں رائج نصوف میں وہ کون سے عناصر اور اجزا ہیں جو اسلامی ہیں اور جن کا سلسلہ تعلیات قرآن اور احادیث نبوی ، سیرت صعابہ اور افکار و خیالات اکابر اسلام میں ملتا ہے ۔ اس سلسلے میں خواجہ حسن نظامی صاحب کو ایک خط میں لکھتے ہیں : 179

''آس خط کے جواب کا انتظار ہے اور بڑی شدت کے ساتھ ،
اب ایک اور تکلیف دیتا ہوں اور وہ یہ کہ قرآن شریف میں
جس قدر آبان صریحاً نصوف کے متعلق ہوں ان کا پتہ دیجیے ،
مہارہ اور رکوع کا پتہ لکھیے ۔ اس بارہ میں آپ قاری
شاہ سلمان صاحب یا کسی اور صاحب سے مشورہ کرکے بہت
جلد مفصل جواب دیں ۔ اس مضمون کی سخت ضرورت ہے
اور یہ گویا آپ کا کام ہے ۔

قاری شاہ سلیان صاحب کی خدمت میں میرا یہی خط بھیج دیجیے اور بعد التاس دعا عرض کیجیے کہ میر مے لیے یہ زحمت گوارا کریں اور مہربانی کرکے مطلوبہ قرآنی آیات کا بتہ دیویں ۔

اگر قاری صاحب موصوف کو یہ ثابت کرنا ہو کہ مسئلہ و در اللہ مسئلہ وحدت الوجود یعنی تصوف کا اصل مسئلہ قرآن کی آیات سے

۱۳۸ - اقبال نامد ص ۱۳۸ - ۲۳۱ -

١٠٩ - ايضاً ص ١٠٩ -

الکٹا ہے تُو وہ کون کون سی آبات پیش کر سکتے ہیں اور اللہ کی تفسیر کیا کرتے ہیں۔ کبا وہ یہ ثابت کر سکتے ہیں کد تاریخی طور پر اسلام کو تصوف سے تعلق ہے۔ کیا حضرت علی مرتضلی رضی افلہ تعالیٰ عنہ گو کوئی خاص پوشیدہ تعلیم دی گئی نہی ۔ غرض کہ اس امر کا جواب معلولی اور منقولی اور منقولی اور منقولی اور منقولی اور منقولی اور منقولی اور تاریخ اس امر کے متعلق موجود ہے ، مگر آپ سے اور قاری مناحب سے استصواب ضروری ہے۔ آپ اپنے کسی اور صوفی مناحب سے استصواب ضروری ہے۔ آپ اپنے کسی اور صوفی مناحب سے استصواب ضروری ہے۔ آپ اپنے کسی اور صوفی مناحب سے بھی مشورہ کر سکتے ہیں۔ مگر جواب جلد آئے ۔"

یہ خط کیمبرج سے اکتوبر ۲۰۹۱ء میں لکھا گیا تھا ، معلوم نہیں اس کا جواب سلا یا نہیں اور ملا تو کیا ۔ بہرحال جو ذخیرہ اس وقت علامہ کے پاس تھا وہ غالباً آن کے مقالے مابعد الطبیعیات میں استعال ہوا جس کا ذکر کیا جا چکا ہے۔ ہم اس موضوع پر اس کتاب کے ابتدائی ابواب میں کسی قدر تفصیل سے عث کرچکے ہیں اس لیے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔ کیمبرج اور لندن میں اس موضوع پر علامہ کا مطالعہ جاری رہا چنانچہ حسن نظامی کے ہی نام مرفوع پر علامہ کا ایک اور خط میں مرقوم ہے کہ علامہ نے اس از زمانے میں اسلامی مذہب اور تمدن پر لکچروں کا ایک سلسلہ شروع کیا تھا جس میں ایگ لگھر تصوف پر بھی شامل تھا ۔

خواجہ حسن نظامی صاحب درگاہ خواجہ نظام الدین اولیا کے خدام میں تھے۔ علامہ کو جو عقیدت حضرت خواجہ نظام الدین اولیا سے تھی اس کا اظہار انھوں نے جا بجا کیا ہے۔ اگرچہ خواجہ حسن نظامی کو ایک مرحلہ پر علامہ کی بعض تحریروں سے ، جن میں تصوف پر بعض اعتراضات تھے، اختلاف ہوگیا تھا لیکن اس اختلاف کی بنا علط فہمی تھی۔ علامہ کو نہ صرف اسلامی تصوف بلکہ

<sup>۔ . ۔</sup> انشآ ص مدت ۔

اس کی بعض رسوم سے بھی اتفاق تھا۔ صوفیوں کے حلقہ ڈکر و فکر کی اسمیت کے معترف تھے۔ بزرگوں کے مزارات پر حاضر ہو کر ان کے وسیلے سے دعا مانگنے کے بھی خلاف نہ تھے بلکہ اس پر عمل کرنے تھے۔ خواجہ صاحب کو ہی ایک اور خط میں لکھتے ہیں:

''حنقہ نظام المشائخ کے متعلق آج مسٹر عمد شفیع بیرسٹر ایٹ لاء سے سن کر بڑی خوشی ہوئی، خدا کرے آپ کے کام میں ترق ہو۔ بجھ کو بھی اپنے حلقہ مشائخ کے ادنئی ملازمین میں تصور کیجیے۔ بجھے ذرا کار و بار کی طرف سے اطمینان ہولے تو پھر عملی طور سے اس میں دلچسی لینے کو حاضر ہوں۔ آپ نے اچھا کیا کہ محمد شفیع صاحب کے نام خط لکھا۔ میری طرف سے مزار شریف پر بھی حاضر ہو کر عرض کیجیے۔ "

أبك خط میں صالح محمد صاحب کے نام لکھتے ہیں:

''میرا خیال تھا کہ شاید میں عرس کے سوقع پر حاضر نہ ہو سکوں ، لیکن مزید نحور کرنے پر میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ مجھے اس سوقع ہر جانا چاہیے ۔''

بعض صوفیا نے احوال و مقامات کے سلسلے میں آسانوں اور سیاروں کی سیر کا ذکر کیا ہے ، علامہ اس موضوع سے بھی دلچسپی رکھتے تھے ۔ صالح محمد صاحب ہی کے نام ایک اور مکتوب میں فرمانے ہیں : اسما

''حضرت خواجہ نظام الدین صاحب سے یہ بھی معلوم کیجیے کہ آیا ان کے بزرگوں کے کتب خانے میں حضرت شاہ محمد غوث گوالیاری کا وہ رسالہ موجود ہے جس میں انہوں نے آسانوں اور سیارول کی سیر کا ڈکر کیا ہے ۔

وبرو \_ ايضاً ص ١٠٧٠ \_

عبھے اس کی مدت سے تلاش ہے۔ اب تک دستیلب نہیں ہوسکا ،
آج تک شائع بھی کسی سے نہیں کیا۔ اگر وہ رسالہ ان کے
ہامی نہیں تو ممکن ہے اسی مضمون کا کسی اور بزرگ کا
رسالہ موجود ہو۔''

ایک اور محط میں اسی سوضوع پر لکھتے ہیں :

"مغیرت خواجه صاحب کی خدمت میں میری طرف سے خاص طور پر شکریه ادا کبجیے۔ میں ان کا نهایت شکر گزار پوں که انهوں نے سراسا کے متعلق اس قدر دلچسی کا اظہار فرمایا... میں نے شاید آپ کی خدمت میں عرض کیا تھا کہ میرا مقمود سراسا کے مطالعہ سے علمی تحقیقات نہیں ہے۔ علمی سے میری مراد وہ تحقیق ہے جس کا دار و مدار علم ریاضی پر ہو اور جس کے مشاہدات کے لیے دوربینوں کی ضرورت ہو۔ میرا مقصود اس تحقیق سے ہے جس کی بنا مکاشفات قلبی پر ہو۔ چونکہ آپ کے والد ماجد سراسا کو مکاشفات قلبی پر ہو۔ چونکہ آپ کے والد ماجد سراسا کو دیکھ چکے ہیں اس واسطے مجھے یقین ہے کہ اس کے مطالعہ سے گوہر مقصود ہاتھ آئے گا... اس سلسلے میں میں نے ریمارک گرم مراد آبادی اور خواجہ فرید چاچڑاں شریف والے اب اس گنج مراد آبادی اور خواجہ فرید چاچڑاں شریف والے اب اس زمانے میں بھی پیدا ہو سکتے ہیں ، اس کی روحانیت کا خزانہ ابھی ختم نہیں ہوا۔"

اس کتاب کے سلسلے میں ایک اور مکتوب میں فرمانے ہیں: اس کتاب کے سلسلے میں ایک اور مکتوب میں فرمانے ہیں: اس وقی موجودگی موجودگی میں کتاب مذکور کا وہ حصہ دیکھیں جس کا تعلق سیارات ساوی اور متعلقہ (امور سے) ہے ۔ اگر وہ کتاب

س، - ايضاً ص ٢٨١ -

علم ہیئت کی ہے تو اس کی ضرورت ہوں (یعنی میرے مقاصد کے لیے) اور اگر اس کے (مضامین) مکاشفاتی ہیں تو جستہ جستہ ہوٹ سیارات کے متعلق اس کتاب سے لے لیے جائیں اور مجھ کو وہ (نوٹ) ارسال کر دے جائیں۔"

سلابوں کی فلاح و بقا اور خاص طور پر ان کے تمدن اور ان کے سیاسی حقوق کی حفاظت کا علامہ اقبال کو بڑا خیال تھا ۔ جناغیہ مسلم لیگ کے اللہ آباد والے مشہور اجلاس میں مسلمانوں کے لیے برصعیر میں ایک الگ اسلامی ریاست کے قیام کا مطالبہ اسی کا نتیجہ تھا جس نے تحریک پاکستان کو عماد آگے بڑھایا اور بالاخر مسلمان سر سید کی سیاسی بصیرت ، علامہ اقبال کی رہنائی اور قائداعظم کی قیادت میں اس کے حصول میں بالآخر کامیاب ہوئے ۔ قائداعظم کی قیادت میں اس کے حصول میں بالآخر کامیاب ہوئے ۔ بین اس لیے ہم اس کی مفصیل میں نہیں جائیں گے ۔ لیکن علامہ اس مست میں بھی نوجوان صوفیوں کی ضرورت اور اہمیت محسوس کر نے تھے ۔ آیک مکتوب میں لکھتے ہیں : اس

'آخر اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ مسلانوں کے لیے مقدم ہے کہ ایک بہت بڑا نیشنل فنڈ قائم کریں جو ایک ٹرسٹ کی صورت میں ہو اور اس کا روپیہ مسلانوں کے ممدن اور ان کے سیاسی حقوق کی حفاظت اور ان کی دینی اشاعت وغیرہ پر خرج کیا جائے ۔ اسی طرح ان کے اخباروں کی حالت درست کی جائے اور وہ تمام وسائل اختیار کیے جائیں جو زمانہ مال میں اقوام کی حفاظت کے لیے ضروری ہیں ۔ مفصل سکیم پھر عرض کر دی جائے گی ، فیالحال یہ عرض کرنا چاہتا ہوں عرض کر دی جائے گی ، فیالحال یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ قدیم سجادوں کے نوجوان مالکہ ایک جا جمع ہوں کر مشورہ کریں کہ کس طرح اس نوخت کی حفاظت کی جا سکتی مشورہ کریں کہ کس طرح اس نوخت کی حفاظت کی جا سکتی

جو الله کے یزرگوں کی کوششوں سے پھلا پھولا۔ اب جو کچھ پوگا نوجوان علماء و لوجوان صوفیہ سے ہی ہوگا جن کے دلیل میں خدا نے احساس حفاظت ملی کا پیدا کر دیا ہے۔ خواجہ صاحب کی خدمت میں عرض کیجیے کہ وہ ایسے نوجوان سجادہ نشینوں کو ایک جگہ جمع کر لیں ، میں بھی وہاں حاضر ہو کر ان کی مشورت میں مدد دوں گا۔ یہ جلسہ فی العال پرائیویٹ ہوگا۔ میرے خیال میں ایسے نوجوانوں کی کافی تعداد ہے۔ فی الحال سندھ اور پنجاب کے حضرات ہی خواجہ صاحب اور آپ ان حضرات کو مجھ سے بہتر جانتے ہیں۔ خواجہ صاحب اور آپ ان حضرات کو مجھ سے بہتر جانتے ہیں۔ غرض یہ کہ ان کے نام دعوت نامہ جاری ہو اور اس پر اگر میرے دستخط کی ضرورت ہو تو میں حاضر ہوں۔ اس خط کو معمولی نہ تصور فرمائیے۔"

معلوم ہوتا ہے کہ شاید ہعد میں اس تجویز ہر بعض حضرات ہے اختلاف کا اظہار کیا چنانچہ ، جون ۱۹۳۱ء کو مولوی صالح محمد صاحب کو پھر لکھتے ہیں :

المجھے یہ لکھنے میں تأمل نہیں کہ اس کا ایک پہلو سباسی بھی ہے اور یہ اس وجہ سے کہ اسلام بحیثیت مذہب کے دین و سیاست کا جامع ہے۔ ہاں تک کہ ایک پہلو کو دوسرے پہلو سے جدا کرنا حقائق اسلامیہ کا خون کرنا ہے۔ میں نے جو حضرات مشائع کو اس طرف متوجہ کرنے کا قصد کیا نہا وہ محض اللہ اور اس کے رسول می خاطر تھا ، نہ اپنے نام و بمود کی خاطر ۔ نہ مجھ کو ہندوؤں سے کچھ مطلب ہے ، نہ انگریزوں سے ۔ خیال یہ تھا کہ شاید اسی طریق سے نوجوان صوفیہ میں ، کہ ان کے اقتدار کا دار و مدار

مرم و .. ايضاً و و ب ـ

بھی اسلام کی زندگی ہر ہے ، کچھ حرارت ہیدا ہو جائے اور وہ کاڑ نہیں تو جزوا اس کام میں شریک ہو جائیں ۔ خواجہ صاحب اگر اس تعریک میں شریک ہوں تو میرے عقیدے کی روسے ان کی سعادت ہے؛ بلکہ میں تو یہ چاہتا ہوں کہ اس ساری تعریک کا سہرا ان ہی کے سر رہے ۔"

اس آخری اقتباس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ برصغیر میں سلت اسلامیہ کی نشاۃ الثانیہ کے لیے جن عناصر پر تکیہ کرتے تھے اور جن کے شمول کو وہ مسلمانوں کی سیاسی اور تہذیبی جبود کے لیے ضروری سمجھتے تھےان میں نوجوان صوفیہ کا طبقہ بھی تھا۔ رہا یہ سوال کہ علامہ نے بار بار صوفی نما حضرات کو اس لقب سے یاد کر کے آن کے بعض عقائد و افکار اور آن کی بعض رسوم و عادات کی تنقید یا تنقیص کی ہے تو اس سے تصوف یا صوفیوں پر بہ حیثیت جاعت اس کا اطلاق مناسب نہ ہوگا۔ جیسا کہ ہم آئندہ باب میں کسی قدر تفصیل سے لکھیں گے ، علامہ کو بعض اکابر صوفیہ سے بڑی عقبدت تھی اور ان کے اقوال ، افکار اور خیالات کو علامہ نے اپنے افکار اور نظریات میں قبول کیا ہے۔

#### كتابيات

یاب دوم ۔ اقبال اور مسلک تصوف ، کلام اقبال کی روشی میں

- \_ Development of Metaphysics \_
  - ہ ۔ ایضاً ۔
  - ایضا -
- Can we speak of Muslim Poetry-International Islamic Colloquium. Dr. Allesando. Bausani.
  - ه ـ ايضاً ـ
  - ٣ شعرالعجم ، حصد اول مولانا شبلي تعانى ، طبع لا يور به به ١ -
    - ے ایضا ۔
- ر اسرار خودی ، علاسه اقبال ، احسن برادرز لابهور ، طبع سوم ۱۹۸۸ و ع
  - و \_ايضاً \_
  - . ١ جاويد ناس ، علاس اقبال -
  - ١١ بال جبريل ، علامه اقبال -
  - ۱۲ ضرب کلم ، علامد اقبال -
    - س ۔ ایضا ۔
    - مر مجاويد نامه ، علامه اقبال
- ه ۱ نفسیات واردات روحانی ، ولیم جیمز ، اردو ترجمه ڈاکٹر خلیفه عبدالحکیم ، مجلس ترتی ادب لاہور ، طبع دوم ۱۹۹۵ء ـ
- ۱۹ میر تقی میر ، حیات اور شاعری ، قراکٹر خواجہ احمد فاروق ، انجمن ترق اردو ہند علی گڑھ ، طبع اول ۱۹۵۳ء۔
  - Development of Metaphyics 14
    - ٠, تجرید بخاری ، کتاب الایمان ـ
      - و ، ۔ ایشا ۔
      - . ي . تذكرة الاوليا .
  - و بر محكمت رومي ، ذاكثر خليف عبدالحكيم -
    - ج ب مثنوى مولانا روم ، مراة المثنوي ـ
      - س س أيضاً -
    - سرم . مثنوی اسرار خودی ، علامه اقبال .
    - ۵۰ مکاتیب اقبال ، بنام ٹیازالدین خاں ۔

```
۲۳ ـ رمور بیخودی ، علاسه اقبال ـ
         Dr. Khalifa Abdul Hakim, Metaphysics of Rumi - TA
                                             ٨٠ ـ كشف المحجوب ـ
                                                       و ۽ ۔ ايضاً ۔
                                                       . ٣ . ايضاً .
                                 وس مثنوی مولانا روم ، دفتر اول م
                                                      ج ہے۔ ایضاً ۔
                                             ٣٠ ـ كشف المحجوب ـ
                                                      برس - ابضاً _
                                                      ه - ايضا - ۳۵
                                                      وب ـ انضآ ـ
                                                      مح ۔ ایضا ۔
                                                      رس - ایضاً -
                                                      وس ۔ ایضاً ۔
                                                      . س ۔ ایضاً ۔
                                                      ، بہ ۔ ایضاً ۔
                                      به _ بانک درا ، علاس اقبال _
                                                      ٣٠ - ايضاً -
               س سے آرمغان حجاز ، علامہ اقبال ، طبع چہارم ۸۸۸ ء ۔
           هم - يس چه بايد كرد ، علاسه اتبال ، اشاعت اول ١٩٠٠ ء -
                                                      ہم ۔ ایضاً ۔
                                            يه ـ كشف المحجوب ـ
                                    ٨٨ - اسرار خودي ، علاسم اقبال
                                            وبر _ كشف المحجوب _
                                                     . و ـ ايضا ـ
٥١ ـ شيخ عبدالقدوس كنكوبي اور ان كي تعليات ، اعجاز الحق قدوسي ،
                                         طبع کراچی ۱۹۹۱ء۔
                                     ٥٠ ـ بال جبريل ، علامه اتبال ـ
                    ۵۰ ـ شيخ عبدالقدوس كنكوبي اور ان كي تعليات ـ
```

مد - ايضاً -

```
هه - غیرید مخاری جلد دوم -
                                    ج م _ اسرار خودی ، علامه اقبال _
                                            عهاما كشف المحجوب ما
                                                       ٨٥ - ايضاً _
                                                      و ۾ ۔ ايضاً ۔
                                                       . ب ـ ايضاً ـ
                                    ۹۱ - اسرار خودی ، علامه اقبال ـ
                                                      ج و ۔ ایضاً ۔
                                                       س- _ أيضاً _
                                             س، ي كشف المحجوب -
                                                    ۵۰ - ایضاً -
                                                     ہہ ۔ ایضا ۔ م
                                                       ے ہے ۔ ایضاً ۔
                                                       ٨٠ - ايضاً -
                                  و ۲ _ اسرار و رموز ، علامه اقبال -
                                            . ي - كشف المحجوب -
رے ۔ فلسفے کے بنیادی مسائل ، قاضی قیصرالاسلام ، طبع کواچی جمع اعد
                                                      جے ۔ ایضاً ۔
                                                      س _ ایضاً ۔
                              Development of Metaphysics - 40
                            هے ۔ برعظیم پاک و ہندکی ملت اسلامیہ ۔
                                                      ہے۔ ایضاً۔
                                                      عهد ايضاً د
                                                      رے ۔ ایضا ۔
                                                      وے ۔ ایضا ۔
                                                      ٠٨ - ايضاً -
                                                      رم ۔ ایضاً ۔
                                           ٨٠ _ كشف المحجوب _
                            سر برعظیم پاک و بند کی سلب اسلامیه ـ
```

```
سم ۔ اقبال کے عبوب صوبیہ ، اعجازالحق قدوسی ، طبع اقبال اکیلسی کے اور ۲۰۹۵ - ۱۹۵۰ کیلسی
```

مر یا برعظیم پاک و بندگی ملت اسلامیه ـ

ر ایضاً۔

مد ايضاً -

٨٨ - اقبال ، خليفه عبدالحكيم ، اقبال كبر رساله اردو -

۹۸ - منفوظات اقبال ، طمع اول ، لاهور -

. و . جاوید نامه ـ

، به سلامی تعبوف اور اقبال ، ڈاکٹر ابوسعید نورالدین ، اقبال اکیڈمی، سے ،

کراچی -

۾ ۽ ايضاً ۽

م و ملفوظات اقبال ـ

برو - ايضاً -

ه و - ايضا -

۾ ۽ ايضاَ -

م منفوظات اقبال عابع دوم ـ

۸۹ ـ رموز بیخودی ، علامه اقبال ـ

و و حجاوید نامه ـ

- Development of Metaphysics - ) . .

۱۰۱ - ایضاً -

١٠٢ ـ ايضاً ـ

م ، ، ، فلسفح کے بنیادی مسائل ۔

- Development of Metaphysics - 1 . ~

1.0 مانل علمائل -

١٠٠٠ - ايضاً -

١٠٠ مقالات اقبال ، مرتبه سيد عبدالواحد معيني ، طبع اول لابهور ٣٩٩ هـ
 ١٠٠ ايضاً -

١٠٩ ـ حكمت رومي ، ڈاکٹر خلیفہ عبدالحكیم ، طبع لاہور ١٩٥٥ء -

. ر ر ۔ ایضاً ۔

. ايضاً ـ

```
ج ، ، ، ضرب کلیم ، علامه اقبال
                                                م ر) ۔ اسرار خودی ۔
                                            سررا - كشف المحجوب -
                                                      ۱۱۵ ـ ايضاً ـ
                                                ١ , , معالات اقبال _
                                                     عرو - ايضاً -
                                                      ١١٨ - ايضاً -
                                                      ورر ۔ ایضاً ۔
                                                      . ۱۲۰ و ایضاً د
                                                      ١٠١ - ايضاً -
  ١٢٠ - اقبال نامد حصد دوم ، مرتبد شيخ عطاءالله طبع لابور ١٩٥١ عـ
                                              ۲۰۰۰ - رسوز پیخودی -
س، ، - تاریخ مشائخ چشت ، ڈاکٹر خلیق احمد نظامی ، طبع اسلام آباد ۔
                                                      ہ ہے ۔ ایضاً ۔
                                                      ہہہ ۔ ایضاً ۔
                                                      ربرا - ايضاً -
                                                      ١٧٨ - ايضاً -
                                                      و ۱۰ ـ ايضاً ـ
                                             . ۱ بر ۱ _ اقبال نامه دوم ـ
                                                  رم ر یانگ درا ـ
                                             ۲۰۰۱ ـ اقبال ناسه دوم ـ
                                                      سس _ ایضاً _
                                                      بہ س و ۔ ایضا ۔
                                                      ه ۱ ایضاً ۔
                                                      ہے ۔ ایضا ۔
                                                      ے ہے ۔ ایشا ۔
                                                  ۱۳۸ ـ ایضاً ـ
                                                      وجور - ايضاً -
```

٠ ١ - ايضاً -

١٨١ - ايضاً -

۲ م ۱ - ایضاً -

٣٠ ١ - ايضاً -

- م ر - ايضاً -

باب سوم اقبال اور صوفیائے کرام

# اقبال اور صوفیائے کرام

بطابر یه بات بڑی عجبب معلوم ہوتی ہے کہ جو حضرات علامه اقبال كو تصوف اور صوفيون كا مخالف سمجهت بين وه اقبال کے کلام میں بعض صوفیائے کبار کے حوالوں اور ان کے افکار و خیالات کی بازگشت کو نظر انداز کو دیتے ہیں ۔ اس کی نوجیہ صرف یہ ہے کہ علامہ افبال اس تصوف کے مخالف نہیں جو ان کے بقول اسلامی تصوف ہے اور جس کی بنیاد قرآن حکیم کی تعلیات ، احادیث نہوی اور صحابہ کرام رط کے اقوال و افعال ہر ہے اور اس تصوف کے خلاف ہیں جس میں شیر اسلامی روح بعض خارجی اور اسلام مخالف مآخذ سے داخل ہوگئر ہیں خواہ یہ زردشت کے ذریعے سے آئے ہوں یا بدھ سن ، وبدانت ، مسیحی افکار و خیالات کے وسیلے سے ، ان کا ماخذ یونانیوں کا فلسفہ ہو یا بعض ایسے مسلمان مفکرین کے خیالات و نظریات جو یونان کے فلسفے یا مغرب کے بعض دیگر نظریات کے ترجان ہوں ۔ اسی طرح شعر و ادب میں وہ ان شعرا اور مصنفین سے اختلاف کرتے ہیں جو ان میلانات اور رجمانات کی ترجانی اور علمرداری کا دعوی کرتے ہیں ۔ ان عناصر سے ہم ابتدائی اہواب میں بحث کر چکے ہیں۔ اس باب میں ہم خاص طور پر ان صوفیائے کرام کا ذکر کریں کے جن کا حوالہ علامہ اقبال کے کلام میں سلتا ہے اور جن کے خیالات سے وہ کسی نہ کسی حد حد تک متأثر معلوم ہوتے ہیں ۔

اس سلسلے میں سب سے پہلا نام دولانا روم کا ہے جن کو

علامہ اقبال اپنا پیر و مرشد بتائے ہیں ۔ مابعدالطبیعیات میں فرمائے ہیں ۔'

"All feeling of separation, therefore, is ignorance; and all "otherness" is a mere appearance, a dream, a shadow, a differentiation born of relation essential to the self-recognition of the Absolute. The great prophet of this school is 'the excellent Rumi', as Hegel calls him. He took up the old Neo-Platonic idea of the Universal soul working through the various spheres of being, and expressed it in a way so modern in spirit that Clodd introduces the passage in his "Story of Creation". I venture to quote this famous passage in order to show how successfully the poet anticipates the modern concept of evolution, which he regarded as the realistic side of his Idealism..."

اس کے بعد علامہ اقبال نے اس حوالہ سے مثنوی کے وہ اشعار نقل کیے بین جو مثنوی کے دفتر چہارم میں ارتقا کے سلسلے میں ہیں اور جن کو ہم پہلے نفل کر چکے ہیں ۔

مولادا روم کے حوالوں کا دوسرا اہم سلسلہ مثنوی اسرارخودی میں عنوان ہیں :

دی شیخ با جراغ همی گسب گرد شهر کز دام و دد سلولم و انسایم آرزوست زین همرهان سست عناصر دلم گرفت سیر خدا و رستم دستایم آرزوست گفتم که یافت می نشود جسته ایم ما گفت آنکه یافت می نشود آنم آرزوست

یه اشعار محض اظهار عقیدت کے لیے درج نہیں ہوئے بلکہ ایک حد تک ان کو مثنوی اسرار خودی بلکہ علامہ اقبال کے پورے کلام کا مرکزی نقطہ قرار دیے سکتے ہیں یعنی انسان کی مسلسل جدوجہد، سعی و کوشش ، تلاش و جستحو ایک انسان کاسل کے لیے ۔ ایسی جستجو اور تلاش جس میں ناکامی اور مابوسی ، کمزوری اور اضمحلال نہیں بلکہ عزم و استقلال اور جاہ و جلال کی روشنی پھبلی نظر آتی ہے ۔ سوز و ساز آرزو جس سے زندگی کا چراع روشن اور انسان کی جدوجہد کا سلسلہ جاری و ساری ہے ، ایسا روزگار جو یاس کے عنصر سے آزاد ہے ، اس کی نشریج اور تفصیل مثنوی کی تمہید میں ان اشعار میں ملتی ہے :

باز بر خوانم ز فیض پیر روم دفتر سربست، اسرار علوم

جان او از شعله بها سرمایددار س فروغ یک نفس مثل شرار

شمع سوزان تاخت بر پروانه ام باده شبخون ریخت بر پیهانه ام

پیر رومی خاک را اکسیر کرد از غبارم جلوه با تعمبر کرد

ذره از خاک بیابان رخت بست تا شعاع آدد بدست

موجم و در بحر او سنزل کنم تما 'در تابندهٔ حاصل کنم من که مستی با ز صهبایش کنم زندگانی از نفس بایش کنم شب دل من مائل فریاد بود خامشی از یار بم آباد بود شکوه آشوب غیم دوران بدم از تهی بیانگی نالان بدم این قدر نظاره ام بیتاب شد بال و پر بشکست و آخر خواب شد روئ خود بنمود پیر حق سرشت روئ خود بنمود پیر حق سرشت کو بحرف پهلوی قرآن نوشت کو جرف پهلوی قرآن نوشت جرعه گیر از نسراب ناب عشق جرعه گیر از نسراب ناب عشق جرعه گیر از نسراب ناب عشق

اس کے بعد پیر رومی نے جن سعاملات کی طرف شاعر کو ستوجہ کیا ہے ان کی نفصیل کے بعد :

زین سخن آتش به پیرابن شدم مثل نے ہنگامہ آبستن شدم چون نوا از تار خود برخاستم جنتے از بہر گوش آراستم برگرفتم پردہ از راز خودی وائمودم سر اعجاز خودی

اس کے علاوہ مثنوی میں مولانا روم سے استفادہ اور تعلق کے کئی اور حوالے بھی موجود ہیں۔ مثلاً ایک عنوان میں ''اندرز میرنجات نقشبند المعروف بد بابائے صحرائی کہ برائے مسلمانان ہندوستان رقم فرمودہ است" علم کی حقیقت سے بحث کرنے ہوئے مولانا کا یہ قول نقل کیا ہے:

''علم را بر تن زنی مارے بود علم را بر دل زنی یارے بود''

اس کے بعد حضرت شمس تبریز اور مولانا روم کی ملاقات کا ذکر ہے اور عشق و علم کی بحث ہے جو ہم نقل کر چکے ہیں۔

اقبال کی ایک اور اہم نظم ''ہیر رومی اور سرید ہندی'' ہے۔ ہیر رومی اور آن کے ہندی سرید علامہ اقبال کی فکری ہم آہنگی کو سمجھنے میں اس نظم سے بڑی مدد ملتی ہے۔ اقبال نے ہیر رومی سے مختلف سوالات کیے ہیں اور ہیر روسی کی زبان سے ان کا نہایت مختصر جواب دیا ہے۔ لیکن یہ جواب ایسا ہے جس سے مولانا روم اور علامہ اقبال دونوں کے افکار و خیالات کی پوری تصویر سامنے آ جاتی ہے۔ مثاری پہلا سوال ''علم حاضر'' سے متعلق ہے۔ علامہ اقبال فرمانے ہیں:

ع علم حاصر سے ہے دیں زار و زبوں

اور سولانا کا جواب ہے:

علم را بر تن زنی مارے بود علم را بر دل زنی یارے بود

دوسرا مسئلہ 'نغمہ' یورپ' ہے جوگویا یورپ کی تہذیب جدید میں جس شے کو ثفافت کا نام دیا جاتا ہے اور فنون لطیفہ کے نام سے رفص و سرود کا جو انداز مقبول ہے ، اس نغمہ سے یورپ ''بافروغ و

تابناک'' بجائے روحانی اور اخلاق ترق کے زوال آمادہ ہے:
ع نغمہ اس دو کھینچتا ہے سوئے خاک

حالانكه سولانا روم كا حرف بلند ہے :

خشک مفز و خشک تار و خشک پوست از کجا میآبد این آواز دوست

ادر بیر رومی کا جواب :

بر ساع راست ہرکس چیز نیست لقمہ ہر مرغکے انجیر نیست

پھر مرید ہوچھتا ہے:

پڑھ لیے میں سے علوم شرق و غرب روح میں باقی ہے اب تک درد و کرب

اور پیر روسی فرساتے ہیں :

دست ہر نا اہل ہیارت کند سوئے مادر آ کہ تیارت کند

بعض اور مسائل کے جواب میں پیر رومی کے ارشادات دیکھیے: 'حکم جماد'

> نقش حق را بهم به امر حق شکن بر زجاج دوست سنگ دوست زن

ہے نگاہ خاوران مسحور غرب :

ظاہر نقرہ کر اسپید است و نو دست و جاسہ سی سیہ گردد ازو سکتب کا جواں گرم خون ، اور 'ساحر افرنگ کا صید زبوں :

سرغ پر نارستہ چون پران شود
طعمہ ، ہر گربہ ، دران شود

آسیزش دین و وطن - جوهر جان پر بدن مقدم: قلب چهلو سیزند با زر بشب انتظار روز سیدارد ذهب

سر آدم:

ظاهرش را پشه آرد مچرخ باطنش آمد محیط سفت چرخ

غايت آدم:

آدمی دیداست ، باق پوست است دید آن باشد که دید دوست است

آزار موگ امم :

ہر ہلاک امت پیشین کہ بود زانکہ بر جندل گان ہردند عود

اب مسلمان میں نہیں وہ رنگ و بو سرد کیونکر ہوگیا اس کا لہو؟

تا دل صاحبدلے نامد بہ درد ہیچ قومے را خدا رسوا نہ کرد

سودائے سود مردان در بازار وجود:

زیرکی بفروش و حیرانی بخر زیرکی ظن است و حیرانی نظر ندیم سلاطین و فقیر نے کلاہ و بے گلیم :

بندهٔ یک مرد روشن دل شوی به که بر فرق سر شابان روی

حسیث جبر و قدر:

بال باران را سوئے سلطان برد بال زاغان را بگورسنان برد

غایت دین سی م ، خسروی یا راهبی :

مصلحت در دین ما جنک و شکوه مصلحت در دین عیسلی غار و کوه

بیداری دل و غلبه برآب و کل:

بنده باش و بر زمین رو چون سمند چون جنازه نے کہ بر گردن برند

ادراک سر دىن و يقين مياست :

پس قیامت شو قبامت را بهبین دیدن بر جبز را شرط است این

خودی: اپنے نخویروں کے ہاتھوں داغ داغ
آن کہ ارزد صید را عشق است و بس
لیکن او کے گنجد اندر دام کس

محکمی حیات ِ ملت :

دانه باشی مرغکانت برچنند غنچه باشی کودکانت برکنند دانه پنهان کن سراپا دام شو غنچه پنهان کن گیاه بام شو

نلاش دل ، جستجوئے اہل دل :

تو ہمی گوئی مرا دل نیز ہست دل فراز عرش باشد نے بر ہست

تو دل خود را دلے پنداشتی جستجوئے اہل دل بگذاشتی

کیوں مرے بس کا نہیں کار زمین ابلہ دنبا ہے کیوں دانائے دین ؟

آن کد بر افلاک رفتارش بود بر زمین رفتن چد دسوارش شود

حصول سراغ علم و حكمت و سوز و درد و داغ:

علم و حکمت زاید از نان حلال عشق و رقت آید از نان حلال

انجمن یا خلوت :

خلوت از اغیار باید نے ز یار پوستین بہر دے آمد ، نے بہار

نیره روزی ایل دل در سند و فقدان نور و سوز:

کار مدردان روشنی و گرمی است کار دونان حیلہ و بے شرمی است

جیسا کہ مولانا روم کے محولہ بالا اشعار کو پڑھ کر نہ صرف مولانا روم اور اقبال کی ذہنی رفاقت کا اندازہ ہو جاتا ہے وہاں اس

مختصر سی نظم سے مولانا کے نقطہ ' نظر سے ایک انسان کے لیے ایک کامل ضابطہ ' حیات کی نشان دہی بھی ہوتی ہے ۔ یہ ضابطہ عیات وہی ہے جسے اسلامی ضابطہ ' حیات کہتے ہیں ۔ جس کی اساس قرآن حکیم اور احادیث نبوی پر بے چنانچہ ان میں سے بعض موضوعات کی تفصیل ہم قرآن و حدیث کی روشنی میں ابتدائی ابواب میں پیش کر جکے ہیں ۔ اگر علامہ اقبال کے کلام میں اس نظم میں پیش کر جکے ہیں ۔ اگر علامہ اقبال کے کلام میں اس نظم نے علاوہ کہیں اور مولانا روم کا حوالہ یا آن سے عقیدت کا اظہار نہ بھی ہوتا نو اس موضوع پر بھی نظم کافی ہوتی ، لیکن علامہ پر مولانا روم کے اثرات اس قدر گہرے ہی کہ آن کی نظم و نثر میں مولانا روم کے اثرات اس قدر گہرے ہی کہ آن کی نظم و نثر میں جا بجا اس کی تاثید سلتی ہے ۔ بعض اور حوالے بھاں نقل کیے جاتے ہیں :

مرا بنگر که در هندوستان دیگر نمی بینی برهمن زادهٔ رمز آشنائے روم و تبریز است (زبور عجم ص ۱۷)

آدمی دید است بانی پوست است دید آن باشد که دید دوست است (رومی) (جاوید نامه ص ۲۰۰۰)

توکه دانی از مقام پیر روم میندانی از کلام پیر روم (جاوید نامه ص ۱۲۱)

عشق شور انگیز ہے بروائے شہر شعلہ او میرد از غوغائے شہر (جاوید نامہ ص ۱۷) پیر رومی را رفیق راه ساز تا خدا مخشد ترا سوز و گداز

زانکه رومی مغز را داند ز پوست پائے او محکم فتد در کوئے دوست

شرح او کردند و او را کس ندید معنی او چون غزال از ما رمید

رقص تن از حرف او آموختند چشم را از رقص جان بردوختند

رقص تن در گردش آرد خاک را رقص ً جان برهم زند افلاک را

علم و حكم از رقص جان آيد بدست بم أسان آيد بدست

فرد از وے صاحب جذب کلیم ملت از وے وارث ملک عظیم

رقص جان آموختن کارے بود غیر حق را سوختن کارے بود

تار ناز حرص و غم سوزد جگر جان برقص اندر نیاید اے پسر

ان چند اشعار میں علامہ اقبال نے آن ظاہر پرستوں کی طرف ہی اشارہ کیا ہے جو مولانا روم کو صرف صوفیوں کے اس رقص

کے حوالے سے جانتے ہیں جو ایک حلقہ میں ہوتا ہے جسے صوفی اپنی اصطلاح میں وجد و حال کہتے ہیں اور جس کے لیے محفل ساع کا اہتام ہوتا ہے۔ لیکن ساع اور وجد و حال کی حقیقت تک رسائی ہر شخص کے بس کی بات نہیں ۔ اس کا اشارہ ہم بہلے پیر رومی اور مرید ہندی میں بھی علامہ اقبال اور مولانا روم کے سوال و جواب کے حوالے سے دے چکے ہیں ۔ بعض اور اشعار یہ ہیں:

بوعلی اندر غبار ناقد گم دست روسی مردهٔ محمل گرفت

این فرو تر رفت و نا گوہر رسید آن بگردا ہے جو خس سنزل گرفت

حق اگر سوزے ندارد حکمت است شعر میگردد چو سوز از دل گرفت (پیام مشرق ص ۱۲۲)

آمیزسے کجا ، گہر باک او کجا از ناک بادہ گیرم و در ساغر افکنم (شعرا رومی) (پیام مشرق ۲۱۲)

\* \* \*

پیام ، شرق میں ابک نظم کا عنوان جلال م و گوئٹے ہے ۔ اس کے حاشبہ میں علامہ لکھتر ہیں :

''نکسہ دان المنی سے مراد گوئٹے ہے ، جس کا ڈرامہ 'فوسٹ' مشہور و معروف ہے ۔ اس ڈرامے میں شاعر نے حکیم 'فوسٹ' اور شیطان کے عہد و پیان کی قدیم روایت کے پیرائے میں انسان کے امکانی نشو و کما کے تمام مدارج اس خوبی سے بتائے ہیں کہ اس سے بڑھ کر کال فن خیال میں نہیں آ سکتا ۔""

پیام مشرق کے دیباچہ سے معلوم " ہوتا ہے کہ ۱۸۱۲ء میں فان ہیمر نے خواجہ حافظ کے دیوان کا پورا ترجمہ سُائع کیا جس سے جرمن ادببات میں مشرق تعریک کا آغاز ہوا۔ اس تعریک کے دیکھنے والوں میں ۹۵ سالہ شاعر گوئٹے بھی تھا۔ بقول علامہ اقبال حافظ کے ترنم نے اس کے تخیلات میں ایک میجان عظیم برہا کر دیا جو بالآخر مغربی دیوان کی صورت میں ظاہر ہوا جس میں بعض اشعار کلام حافظ کا آزاد ترجمہ معلوم ہوتے ہیں۔ حافظ کے مضامین اور اسلوب دونوں نے گوئٹے کو متأثر کیا تھا۔ حافظ کے علاوہ گوئٹے کے کلام پر عطار ، سعدی ، فردوسی اور عام اسلامی لٹریچر کے اثرات بھی ملتے ہیں ۔ لیکن گوئٹے محض حافظ کے تغزل كا دلداده تها اور كلام حافظ كى صوفيانه تعبير يا نشريج سے اسے دنچسچی ند تنهی اور سولانا روم کے ''فلسفیانہ حقائق و معارف'' اس کے نزدیک مبہر تھے ۔ لیکن معلوم ہوتا ہے کہ اس نے رومی کے كلام پر عائر نگاه نهيں ڈالي كيونكه جو شخص اسپنوزا (بالينڈ كا ایک فلسفی جو مسئلہ وحدت الوجود کا قائل تھا) کا مداح ہو اور جس نے برونو (اٹلی کا ایک وجودی فلسفی) کی حایت میں قلم آٹھایا ہو اس سے ممکن نہیں کہ رومی کا معترف نہ ہو ۔

جرمنی کے جن شعرا پر مشرق تحریک کا اثر ہوا آن میں روکرٹ کا ذکر علامہ اقبال نے بھی کیا ہے۔ فرماتے ہیں :

''روکرٹ عربی ، فارسی ، سنسکرٹ تینوں سشرق زبانوں کا ساہر تھا ۔ اس کی نگاہ میں فلسفہ' روسی کی بڑی وقعت تھی اور اس کی غزلیات زیادہ تر سولانا روم ہی کی تقلید میں لکھی گئی

ب ـ بیام مشرق ، عاشید ص ۲ بر۲ ـ

ے ایضاً ص د و سابعد \_

م ـ ايضاً ص وح، ـ

ہیں ۔ پیام مشرق میں ایک نظم جلال اور گوٹٹے کے عنوان سے ب

نکته دان المنی را در ارم صحبتے افتاد با پیر عجم

شاعرے کو ہمچو آن عالم، جناب نیست بیغمبر ولے دارد کتاب

خواند بر دانائے اسرار قدیم قصہ پیمان ابلیس و حکیم

گفت رومی اے سخن را جان نگار تو سلک صیداستی و یزدان شکار

فکر تو در کنج دل خلوت گزید این جهان کهنه را بازآفرید

سوز و ساز جان به پیکر دیدهٔ در صدف تعمیر گوهر دیدهٔ

ہر کسے از رمز عشق آگہ نیست ہر کسے شایان ِ این درگاہ نبست

''داند آن کو نیکبخت و محرم است'' زیرکی ز ابلیس و عشق از آدم است''

اسی مجموعہ میں ایک اور نظم ہے جس کا عنوان جلال و ہیگل ہے ۔ یہ وہی ہیگل ہے جس کے بارے میں اقبال کا فرمان ہے کہ:

# ع ہیگل کا صدف گہر سے خالی بیام مشرق کی اس نظم میں ہیگل کے افکار پر جلال الدین رومی کے افکار کی ترجیح کا سبب بیان کیا گیا ہے:

می کشودم شبے یہ ناخن ِ فکر عقده ہائے حكيم الإني آنک اندیشه اش برهنه محود ابدی راز کسوت آنی پیش عرض خیال او گیتی خجل آمد ز تنگ دامانی چون بدریائے او فرو رفتم کشتی عقل گشت طوفانی خواب بر من دمید افسونے چشم بستم ز باق و فانی نکم، شوق تیز تر گردید چهره بنمود پیر یزدانی آفتاہے کہ از تجلی او آفق روم و شام آنورانی شعله اش در جهان تیره نهاد به بیابان چراغ رسانی معنی از حرف او سمیروید صفت لالدہائے نعانی

گفت با من چہ خفتہ برخیز بد سرامے سفینہ میرانی ؟ ابد خرد راہ عشق می وئی ؟ بد چراغ آفتاب سی جوئی ؟''

\*

یبام مشرق میں ہی یہ اشعار بھی ہیں:
بینا نہ من ز خم پیر روم آوردم
مئے سخن کہ جران تر ز بادۂ عنبی است

شعله ٔ درگیر زد بر خس و خاشاک من مرسد رومی که گفت 'سنزل ماکبریا است'

\* \*

ان محموعوں کے علاوہ دیگر مجموعوں میں بھی سولانا روم کے فیض کے آثار اور اعبرافات ملنے ہیں۔ احتصار کے ساتھ یہاں جد ہمونے نقل کیے گئے ہیں:

وفت است که بکشایم مبخانهٔ رومی باز پیران ِ حرم دیسم در صحن ِ کلیسامست (مثنوی مسافر ص.س)

(ارمغان حجاز ص ۱۸)

\* \* \*

چو رومی در حرم دادم اذان من ازو آموختم اسرار جان من به دور فتنه عصر کهن او به دور فتنه عصر روان من به دور فتنه عصر روان من (ارسغان حجاز ص عدر

> \* \* \* بروئے من در دل باز کردند ز خاک ِ من جہانے ساز کردند

ز فیض او گرفتم اعتبارے کہ با من ساہ و انجم ساز کردند (ارمغان ص ۱۰۵)

\* \* \* فقیری ز رومی گیر اسرار فقیری که آن فقر است محسود اسیری حذر زان فقر و درویشی که از و بے رسیدی بر مقام سر بزیری (ارسغان ص ۸۸)

\* \* \* \* خودی ناگشت سهجور خدائی یه فقر آسوخت آداب گدائی ز جشم سست روسی وام کردم سرورے از مقام کبریائی (ارمغان ص ۱۰۸)

\* \* \*

مرا از منطق آید بوئے خامی دلیل او دلیل نا تمامی دلیل برویم بسته دربا را کشاید دو بیت از پیر رومی یا ز جامی دو بیت از پیر رومی یا ز جامی (ارمغان ص ۱۸۹)

#### \* \* \*

عطا کن شور رومی ، سوز خسرو عطا کن صدق و اخلاص سنائی چنان با بندگی در ساختم سن نهر گیرم گر سرا بخشی خدائی نهر گیرم گر سرا بخشی خدائی (ارمغان ص ۱۸)

\* \* \*

بر كام خود دگر آن كهند سے ريز
كر با جامش نيرزد سلك برويز

ز اشعار جلال الدين رومي برديز

بر ديوار حريم دل بياويز

(ارمغان ص ١٠٨)

\* \* \* بگیر از ساغرش آن لاله رنگے که تاثیرش دبد لعلے به سنگے غزالے را دل شیرے به بخشد بشوید داغ از پشت بلنگے (ارمغان ص ۱۰۵)

سراپا درد و سوز آشنائی
وصال او زبان دان جدائی\*
جال عشق گیرد از نئے او
نصیبے از جلال کیربائی
(ارمغان، ص ۱۰۹)

گره از کار این ناکاره وا کرد غبار رهگذر را کیمیا کرد نئے آن نےنوازے پاک بازے مرا با عشق و مستی آشنا کرد (ارمغان ، ص ۱۰۹)

نہ اٹھا پھر کوئی رومی عجم کے لالہ زاروں سے وہی آب و گل ابران ، وہی تبریز ہے ساقی (بال جبریل ، ص ۱۱)

اسی کشمکش میں گزریں سری زندگی کی راتیں کبھی سوز و ساز ِ روسی کبھی پیچ و تاب رازی (بال جبریل ، ص ۱۷)

شارہ مولانا روم ہم کے اس مشہور شعر کی طرف ہے:
ہشو از نے چون حکایت می کند از جدائیہا شکایت می کند

صحبت پیر روم سے مجھ پہ ہوا یہ راز فاش لاکھ حکیم سر مجیب ، ایک کلیم سر بکف (بال جمریل ، ص ۲۹)

'گسستہ نار ہے سری خودی کا ساز اب تک کہ تو ہے نغمہ' روسی سے لے نیاز اب تک! (ضرب کلیم ، ص ۱۲۱)

اس طرح کے اسارے اور حوالے علامہ اقبال کی اور تحریروں میں بھی موجود ہیں جن کی نقصیل طوالت کا باعث ہوگی ۔ ان اشعار کو پیش نظر ر دھیں دو افبال اور رومی کی ڈہنی رفاقت میں حسب ڈیل عناصر کارفرما نظر آئے ہیں:

- ر علامہ افبال رومی کے اس تصور سے متفق ہیں کہ محض فلسفہ ، حکمت ، منطق ، استدلال اور علم سے معرفت کامل نک رسائی ممکن نہیں ، بلکہ عشق کے ذریعے سے ہی اس کا حصول ممکن ہے ۔ بہ خالص صوفیانہ نقطہ نظر ہے جو رومی اور علامہ افبال کے یہاں قدر مشترک ہے ۔
- ہ۔ علامہ اقبال اور مولانا روم دونوں کے یہاں ففر و فلندری اور ایک مشترک نصور ہے۔ یہ ففر اور قلندری دریوزہ گری اور طلب نہیں بلکہ بقول اقبال رحمة الله علیہ ''محسود امیری'' ہے۔ افبال کے فکر غبور کے تصور کے سلسلے میں ہم تفصیل سے اس موضوع یر اظہار خیال کر چکے ہیں اور اقبال و رومی بین موضوع سے متعلق اشعار بھی نقل کیے جا چکے ہیں۔
- س۔ افبال اور روسی دونوں حیات کے ارتقا کے تصور کے فائل ہیں ۔ افبال رحمۃ اللہ علیہ نے خاص طور پر اس بات پر زور دیا ہے در دیا ہے در دیات انسانی تک ارتقا کی جو منازل سولانا روم نے گنائی

اور بتائی ہیں وہ عصر حاضر کے نظریہ ارتقا سے حیران کن حد تک قریب ہیں ۔ اس ارتقا میں جد و جہد ایک لازمی عنصر ہے ۔ دونوں اس کے قائل ہیں کہ زندگی اسی حرکت اور جد و جہد سے فروغ ہاتی اور ارتقا کے سازل طے کرتی ہے ۔

ہند دونوں زندگی سے فرار کے قائل نہیں بلکہ مصاف زندگی میں اسیرت فولاد'' پیدا کرنے پر زور دیتے ہیں۔ علامہ اقبال (رحمة الله علیہ) کے نزدیک سولانا رومی کی تعلیم غزالوں کو شیروں کا دل بخشتی ہے۔ زندگی کا یہی مثبت نظریہ دونوں کے افکار کو ہم آہنگ بناتا ہے۔

8- رومی اور اقبال دونوں کا تعلق ایک ایسے دور سے رہا ہے جسے "دور فتنہ" کہا گیا۔ رومی نے "دور فتنہ" عصر کہن" میں اور اقبال نے "دور فتنہ" عصر روان" میں اپنا پیغام پہنچایا اور اس طرح شاعری محض "برائے شعر گفتن" یا "نصوف برائے شعر گفتن خوب است" کی عوام میں مشہور روایت کے برعکس اس کلام کو اپنے اپنے دور کے افکار و خیالات کی اصلاح کا ذریعہ بنایا۔

ہ۔ اقبال اور رومی دونوں جد و جہد ، عزم و استقلال اور حرکت پیہم و جاوداں کے سانھ سوز و ساز ، درد ، گداز ، صدق و صفا ، اخلاص ، درد مندی کے پیکر ہیر اور وہ تمام صفات جو اسلامی تصوف کے علمبردار صوفیہ کے یہاں ملتی بیں آن صفات کے علمبردار اور آن کی پیروی کے پابند نظر آئے ہیں ۔

ے۔ دونوں ذکر ہو فکر کی منازل طے کرنے میں ایک مرشد اور رہبر کی ضرورت پر زور دیتے ہیں۔ ایک مسلمان کے لیے رسول خدا (صلی انتہ علیہ وسلم) کی ذات مبارک ایک کاسل ممونہ

ہ اور قرآن حکیم میں ایمان لانے والوں کو اسوۃ رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کے اتباع کی ہدایت کی گئی ہے ۔ اس لیے مولانا روم (رحمۃاللہ علیہ) اور اقبال (رحمۃاللہ علیہ) دونوں کے ہاں عشق رسول اپنے پورے خلوص کے ساتھ موجود ہے ۔ دونوں ان اکابر صوفبائے کرام اور بزرگان دین سے فیض پائے کا اعتراف کرتے ہیں جنھوں نے اسلام کی تاریخ میں اپنے قول و فعل سے اسلام اور اسلامی عقائد کی تائید اور تبلیغ کی ۔ اقبال خود مولانا روم رحمۃ اللہ علیہ کو بار بار اپنا پیر و مرشد بتاتے ہیں ۔ ان کے علاوہ جن بزرگان دین سے عقبدت کا اعتراف کیا ہے آن کا ذکر آگے آتا ہے ۔

اقبال (رحمه الله علیه) کے صوفیانہ مسلک کی نفصیل میں ہم نے علامہ اور آن کے پیر و مرشد رومی کے کلام سے اور ممولے بھی پیش کیے ہیں اس لیے بہاں ان کے اعادہ کی ضرورت نہیں ۔\*

\*مولانا جلال الدین بهد بن بهاء الدین بهد بن حسین العظیمی ، ولادت بلخ (ب ربیم الاول س. به مطابق . به ستمبر ١٠٠٤ ) ، وفات ه جادی الثانی ۲۰۴ مطابق ١٠ دسمبر ۲۰۴۵ = والد کا شار اکابر علاء اور مشائخ میں تھا ۔ ابتدائی تربیت جلال الدین رومی کی والد کے زیر سایہ ہوئی جن کے ساتھ انھوں نے سفر اور حج کیا ، اسی سفر میں ملاقات خواجہ فرالدین عطار سے ہوئی ۔ حج کیا ۔ مختلف شہروں میں قیام کے بعد بالآخر قونیہ تشربف لائے اور درس و تدریس میں معمروف ہوئے ۔ اسی عرصہ میں آن کی ملاقات شمس تیر بن سے ہوئی ۔ تذ دره نگاروں نے اس کی تفصیل لکھی ہے ۔ اس ملاقات نے مولانا روم کی زندگی کا رخ ہی بدل دیا ۔ علامہ اقبال نے بھی اس مولانا روم کی زندگی کا رخ ہی بدل دیا ۔ علامہ اقبال نے بھی اس مولانا روم کی زندگی کا رخ ہی بدل دیا ۔ علامہ اقبال نے بھی اس مثنوی میں شمس تبریز کے اثرات کا اعتراف کیا ہے :

شمس تبریزی که نور مطلق است آفتاب شب و ز انوار حق است این افس جان دامنم برتافتست بوئے پیرایان یوسف یافت است اللہ صفح ید)

علامہ اقبال (رحمة اللہ عليه) كے جاں مولانا روم كے علاوہ جن اكابر صوفيه كا حواله ملتا ہے أن ميں حضرت على الهجويري كا نام خاص طور پر قابل ذکر ہے ۔ حضرت علی الہجویری برصغیر کے اكابر صوفيا مين بين اور أن كي مشهور تصنيف كشف المحجوب تصوف پر تصنیف ہونے والی کتابوں میں ایک اہم مستند اور قدیم ماخذکی حیثیت رکھتی ہے ، چنانچہ ہم تصوف کے عناصر اور اجزا کی محث میں اس کے اکثر اقتباسات پیش کر چکے ہیں جن سے تصوف اور بالعصوص اسلامی تصوف کے باب میں حضرت علی المجوہری (رحمة الله عليه) کے نفطه نظر کی وضاحت ہو جاتی ہے ۔ علامہ اقبال کو لاہور کے طوبل دوران قبام میں بارہا حضرت علی الہجویری کے سزار پر حاضر ہونے کا سوقع ملا ہوگا اور انھوں نے اپنی آنکھ سے ان لاکھوں عقیدت مندوں کو یہاں حاضر ہوئے دیکھا ہوگا حن کا یہ سلسلہ صدیوں سے جاری ہے۔ برصغیر پاک و سند کے رہنے والے بالعموم اور لاہور کے رہنے والے بالخصوص حضرت على المجويري کے معتقد ہیں جن کو وہ از راہ احترام و عقیدت حضرت داتا گنج بخش کے نام سے یاد کرتے ہیں ۔ علاسہ اقبال نے حضرت ہجویہ ی کی تعریف میں لکھا ہے : ٥

حکایت نوجوانے از مرو کہ پیش حضرت سید مخدوم علی ہجویری رحمة اللہ علیہ آمدہ و از ستم ِ اعدا فریاد کرد ۔

> سید بهجویر مخدوم آسم مرقد او پیر سنجر را حرم

> > (بچھلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

شمس تبریز کے غائب یا روپوش ہونے یا شہید ہونے کے متعلق بہت می روایات ہیں۔ مولانا رومی سے منسوب سلسلہ سلوک کا نام جلالیہ یا مولویہ ہے اور اب بھی قونیہ میں ان کے مزار پر اس سلسلے کے صوفیہ کا اجتاع رہتا ہے۔

ہ ۔ اسرار خودی ، ص ع م و بعد

بند بائ کوبسار آسان گسیخت در زمین بند تخم سجده ریخت عهد قاروق رض از جالش تازه شد حق ز حرف او بلند آوازه شد باسبان عزت ام الکتاب از دم او زنده گشت خانه باطل خراب عشق صبح ما از مهر او تابنده گشت عاشق و بهم قاصد طبار عشق از جبینش آشکار اسرار عشق داستان از کالش سر کنم داستان از کالش سر کنم داستان در غنچه مضمر کنم

داستان یہ ہے کہ ایک نوجوان مثل سرو بالا قد شہر مرو سے لاہور میں وارد ہوا اور حضرت مخدوم المہجویری (رحمة الله علیه) کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا کہ میں دشمنوں کے نرغےمیں ہوں ، میری مثال اس شیشہ کی سی ہے جو پتھروں کی زد میں ہو ۔ بہر خدا میری مدد کیجیے اور وہ راہ بتائیے جس سے میں ان دشمنوں میں رہ کر گزر کر سکوں ۔ حضرت نے جو جواب دیا وہ علامہ کی زبان سے سنیے:

پیر دانائے کہ در ذاتش جال بستہ پیمان محبت با جلال گفت اے نا محرم از رازِ حیات غافل از انجام و آغاز ِ حیات

فارغ از انديشد اغيار شو قوت خوابيده سو

سنگ چون بر خود گان شیشه کود شیشه گردید و شکستن پیشه کود

ناتوان خود را اگر ربرو شمرد نقد جان خویش با ربزن سپرد

تا کجا خود را شاری ماء و طین از گل خود شعلہ طور آفرین

با عزیزان سرگران بودن چرا شکوه سنج دشمنان بودن چرا

راست میگویم عدو بهم یار تست بهستی او رونق بازار تست

ہر کہ دانائے مقامات خودی است فضل حق داند اگر دشمن قوی است

کشت انسان را عدو باشد سحاب مکنانش را برانگیزد ز خواب

سنگ ره آب است اگر بهمت قوی است سبل را بست و بلند جاده چیست سنگ ره گردد فسان تیغ عزم قطع منزل آمتحان تیغ عزم

مثل حیوان خوردن آسودن چه سود گر بخود محکم نهٔ بودن چه سود

خویش را چون از خودی محکم کنی تو اگر خواهی جهان برهم کنی

گر فنا خواهی ز خود آزاد شو گر <sup>نقا</sup> خواهی بخود آباد شو

چیست مردن از خودی غافل شدن تو چه پنداری فراق ِ جان و تن ۱

در خودی کن صورت یوسف مقام از اسیری تا شهنشاهی خرام

از خودی اندیش و مرد کار شو مرد ِ حق شو حامل ِ اسرار شو

شرح راز از داستانها می کنم غنجه از زور نفس وا می کنم

''خوشتر آن باشد که سر دلبران گفته آید در حدیث دیگران''

اس داستان میں حضرت ہجویری نے خوف زدہ مروی کو جو نصیحت کی ہے وہ اقبال کے فلسفہ خودی اور جدو جمد کی تائید ہے۔ یا یوں

کھیے کہ اقبال کا فلسفہ خودی ان ہی خیالات اور افکار کی تائید ہے ۔
جن کا حوالہ انہوں نے حضرت ہجویری کی ذاتہ سے دیا ہے ۔
حضرت ہجویری کا سلسلہ صوفیائے کرام ہند کا سلسلہ ہے کہ حضرات چشت کے شیخ جضرت خواجہ معین الدین سجزی اجمیری (وفات ہہ ۱۹۳۹) نے آپ کے مزار پر حاضری دی اور چلہ کشی کی ۔
سلسلہ چشتیہ کی داغ بیل تو شیخ ابو اسعاق شامی رحمۃ اللہ علیہ نے ڈائی تھی لیکن برصغیر میں اس سلسلے کا فروغ حضرت خواجہ معین الدین سے ہوا ۔ حضرت ہجویری کا ایک بڑا کارتامہ بہ ہے معین الدین سے ہوا ۔ حضرت ہجویری کا ایک بڑا کارتامہ بہ ہے کہ آپ نے برصغیر میں اسلام کے ثور کو پھیلایا\* اور تبلیغ دین میں

### هتمر حالات یه بین :

٩ ـ تاريخ مشائخ چشت ، ڈاکٹر خليق احمد نظامي ، ص ١٣١ ـ

<sup>\*</sup>مغرت ہجویری کے سواع نگاروں نے لکھا ہے کہ آپ نے لاہور میں تبلیغے دین کی خدمت اس طرح انجام دی کہ ہزاروں ہندگان خدا نے آپ کے ذریعے سے ہدایت ہائی ۔ ان میں سلطان مودود بن مسعود غزلوی کی طرف سے لاہور میں مقرر کردہ نائب رائے راجو بھی تھا جس نے آپ کے سامنے اسلام قبول کیا اور آپ نے اس کو شیخ ہندی' کہا ۔ لاہور میں آپ کے مزار کے خدام اور بجاور اسی شیخ ہندی کی اولاد میں بیں - حضرت ہجوںری کی حیات کی نفصیل کے لیے منجملہ اور حوالوں کے دیکھیے : حیات و تعلیات حضرت داتا گنج بخش (انگریزی) شیخ عبدالرشید، مطبوعہ می کزی ترق اردو ہورڈ ، لاہور ۔

# زندگی گزاری - اس کا ذکر سم پہلے صوفیائے کرام کی سفد میں (پہلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

سے تعلق رکھتے تھے ، ان کا ذکر ہجویری رحمۃ اللہ علیہ نے کشف المعجوب میں خود کیا ہے کہ اوتاد کی زینت اور عابدوں کے شیخ تھے ۔ تفسیر کے عالم تھے ۔ ظاہری لباس اور رسوم صوفیہ کی تھ رکھتے تھے ۔ شبیخ ہجویری (رحمۃ الله علیہ) ہے کسب ہاطن اور تزکیہ نفس کے لیے اسلامی ممالک کے مغر کیے اور اس عہد کے اکاہر علماء اور صوفیہ سے فیض ہایا ۔ سلطان مسعود بن محمود غزنوی کے دور میں لاہور تشریف لائے ۔ نذکرہ نگاروں نے لکھا ہے آپ دن کے وقت درس و تدریس میں مصروف رہتے اور رات میں طالبان طریقت کی تربیت فرماتے ۔ بقول دارا شکوہ آپ کی رہبری سے ہزاروں جاہل کی تربیت فرماتے ۔ بقول دارا شکوہ آپ کی رہبری سے ہزاروں جاہل عالم بن گئے ، کافروں نے اسلام قبول کیا ، گمراہوں نے راہ ہدایت عالم بن گئے ، کافروں نے اسلام قبول کیا ، گمراہوں نے راہ ہدایت تھوف کے مسلک کے باب میں آپ کا یہ قول سے :

''میں نہیں جانتا کہ فارسی کون اور ابو سلمان کون ہے اور انھوں نے کیا باتیں کہی ہیں ۔ جو شخص توحید کے خلاف عقیدہ رکھتا ہو اس کا دین اسلام میں کوئی معام نہیں ، چونکہ اصل دین ہے ۔ وہ نصوف جو اس کا نتیجہ ہے اور اس سے مشتق نہ ہو ، مستحکم نہیں ہو سکتا ۔''

ظاہر ہے تعبوف سے حصرت ہجویری کی مراد وہ اسلامی تعبوف ہے جس کو علامہ اقبال بھی تسلیم اور قبول کرتے ہیں ۔

کشف المحجوب کے علاوہ آپ کی اور تصانیف بھی ہیں ، کشف المحجوب میں حسب ذیل کا ذکر ہے:

- (١) ديوان شعر (٦) كتاب ننا و بقا (٣) اسرارالخلق و الملونات
- (m) انرعایه بحقوق الله تعالی (a) کتاب البیان لابل العیان
- (٦) نحو القلوب (١) منهاج الدين (٨) ايمان (٩) فرق فرق ـ

تفصیلات کے لیے ایک اچھا ماخذ کشف المحجوب مع مقدمہ ـ

مقدمہ و ۔ ژو کوفسک ، موسسہ مطبوعاتی امیر کبیر ہے جس سے اس کتاب میں استفادہ کیا گیا ہے ۔

دینی سرگرمیوں کے سلسلے میں کر چکے ہیں ۔ بقول علامہ اقبال حضرت ہجویری کی ذات باہرکات سے عہد فاروق (رضی اللہ عنه) نازہ ہوا اور حرف حق آپ کی ذات سے بلند ہوا۔ آپ ہاسیان "ام الكتاب" تھے ، سچے مرد سومن تھے كہ جلال اور جال دونوں آپ کی ذات میں جمع تھے ۔ خاک پنجاب ہی نے آپ کے نیض سے ا کنساب نہیں کیا بنکہ ساری منت اسلامیہ تک یہ سلسلہ پھیلا ۔ اس داسنان میں آپ نے خوف زدہ نوجوان کو زندگی کی حقیقت سے آشنا کرایا ہے کہ زندگی ایک قوت خوابیدہ ہے ؛ انسان اسے بیدار كرے تو قوت و شوكت ، جاه و جلال ، حكومت و فرمانروائي سب کچھ اس کا نتیجہ ہے اور اگر خود کو کمزور اور ناتواں سمجھے تو سیل حوادث میں خس و خاشاک کی طرح مہم جانا ہے۔ زندگی کی راہ میں دشواریاں ، سزاحمت ، نصادم اور کشمکش سے اس قوت میں اضافہ ہوتا ہے اور اس طرح دشمنی ، مخالفت اور مزاحمت اس قوت خواہیدہ کو بیدار کرنے کے لیے ابر رحمت اللہی کا کام دیتی ہے ۔ زندہ وہی ہے جو راستے کے نشیب و فراز کی ہروا نہ کرے اور آگے بڑھتا چلا جائے ۔ اقبال کے ساق نامہ میں خودی سے متعلق جو اشعار ہیں آن میں انھیں خیالات کی بازگشت ملتی ہے اور اس طرح اسرار خودی کی یہ حکایت علامہ اقبال (رحمة الله عليه) کے افکار و خيالات پر حضرت ہجويري کے اثر کو ہوری طرح ظاہر کرتی ہے۔

حضرت خواجه معین الدین چشتی اجمیری میں آن صوفیائے کبار میں ہیں جن سے عقیدت کا اظہار علامہ اقبال کی تحریروں میں ملتا ہے ۔ حضرت علی المجویری کے سلسلےمیں جو نظم اسرار و رموز میں ہے ، اور جس کا ذکر ہوا ، اس کے پہلے شعر میں ہی حضرت خواجہ معین الدین چشتی (رحمة الله علیه) کا حوالہ ملتا ہے :

سید ہجویر مخدوم اسم مرقد او پیر سنجر را حرم

ایک روایت کے مطابق حضرت خواجہ معین الدین چشنی اجمیری جب لاہور تشریف لائے نو آپ نے حضرت داتا گنج بخش کے مزار پر حاضری دی اور چلہ کشی کی ۔ علامہ نے اپنے سکاتیب میں بھی خواجہ صاحب کے مزار پر حاضری کی نیت کا اظہار کیا ہے ۔ اعجاز العق قدوسی نے سید عبد الواحد معینی احمیری کے حوالہ سے علامہ کے اجمیر جانے اور خواجہ صاحب کے مزار پر حاضری دینے علامہ کے اجمیر جانے اور خواجہ صاحب کے مزار پر حاضری دینے کا ذکر کیا۔ بانگ درا میں ایک نظم میں دیار بیر سنجر میں روحانی سفر کا حوالہ ملتا ہے وہ نظم یہ ہے:

# تضمین بر شعر ابیسی ساملو

ہمیشہ صورت ناد سحر آوارہ رہتا ہوں عبت دیں ہے منزل سے بھی خوشتر جادہ پیائی دل بیناب جا پہنچا دیار پیر سنجر دیں دل بیناب جا پہنچا دیار پیر سنجر دیں میسر ہے جہاں درمان درد ناشکیائی ابھی نا آشنائے لب نھا حرف آرزو میرا زباں ہونے کو تھی سنت پذیر تاب گویائی یہ مرقد سے صدا آئی ''حرم کے رہنے والوں کو شکایت تجھ سے ہے اے نارک آئین آبائی ترا اے قیس ! کیونکر ہوگیا سوز دروں ٹھنڈا؟ کہ لیائی میں تو ہیں اب تک وہی انداز لیلائی نہ تحم لا اللہ تیری زمین شور سے پھوٹا نہ تحم کے دہن وطرت کی نازائی

ے ۔ اقبال کے محبوب صوفیہ ، محولہ بالا ص ۱۲۰ –

نجھے معلوم ہے غافل کہ تیری زندگی کیا ہے کستی ساز ، معمور نواہائے کلیسائی ہوئی ہے تربیت آغوش بیت الله میں نیری دل شوریدہ ہے لیکن صنم حالے کا سودائی

''وفا آسوختی از ما بکار دیگران کردی ربودی گوہرے از ما نثار دیگران کردی''

اس نظم سے اندازہ ہونا ہے کہ علامہ ال بزرگوں کی تعلیات سے کسب فیض کی حد تک نو یفینا ان کو زندۂ جاوید جانتے تھے اور ان کے فیض جاریہ کے قائل نھے ۔ حضرت ہجویری (رحمۃ اللہ علیہ) کی طرح خواجہ صاحب کی زندگی کا بڑا کارنامہ تبلیغ اسلام ہے۔ ایک ایسے دور میں جب ہر طرف کفر و الحاد کا زور تھا اور تبلیغ کے لیے حالات نامساعد تھے ، خواجہ صاحب نے اس فریضہ کو ادا کیا ۔ عثم الا اللہ کے زمین شور سے نہ پھوٹنے کا مطلب یہ ہے کہ اگرچہ عہد حاضر کا مسلمان زبان سے لا انام الا اللہ کہتا ہے لیکن حقیقت میں اس نے طرح طرح کے بن بنا رکھے ہیں جن کو وہ اللہ بنائے بعد کسی اور کے سامنے نہیں جھکتی وہ ہر ادنلی و اعلیٰ کے سامنے بعد کسی اور کے سامنے نہیں جھکتی وہ ہر ادنلی و اعلیٰ کے سامنے جھک جاتی ہے اور وہ جو ایک عظیم روایت کے سلسلے کی ایک کڑی ہے اس روایت سے قطع تعلق کر کے نئے رشتے اور ہیوند نہاش کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ ک

''مضرت خواجہ معین الدین چشتی نے چھوت چھات کے اس بھیانک ماحول میں اسلام کا نظریہ' توحید عملی حیثیت سے پیش کیا اور بتایا کہ یہ صرف ایک تخیلی چیز نہیں ہے بلکہ

٨ ـ تاريخ مشائخ چشت ، طبع اسلام آباد ، محوله بالا ، ص ١٣٥ -

زندگی کا ایک ایسا اصول ہے جس کو تسلیم کر لینے کے بعد ذات پات کی سب نفریق ہے معنی ہو جاتی ہے ۔ یہ ایک زبردست دبنی اور ساجی انقلاب کا اعلان تھا ۔ ہندوستان کے بسنے والے ہزاروں وہ سظلوم انسان جن کی زبوں حالی پکار رہی تھی:

ع جینے سے مراد ہے نہ مرنا شاید اس اعلان کو سن کر دوبارہ زندگی کا کیف محسوس کرنے لگے ۔ ۔ ۔''\*

جسا کہ بہلے بیان کیا جا چکا ہے علامہ اقبال کو حضرت خواجہ نظام الدین اولبا (رحمة الله علبه) سے بھی بڑی عقیدت تھی چنانچہ انظسنان روانہ ہونے سے پہلے دہلی گئے تو خواجہ صاحب کے مزار ہر بھی حانبری ہوئی اور عقیدت کا اظہار اس نظم کی صورت میں ہوا:

<sup>&</sup>quot; . مختصر حالات یہ بیں: خواجہ معین الدین چشتی سجزی سجستان (سیستان)
میں پیدا ہوئے۔ بعض مورخین نے لکھا ہے کہ سجزی کو سنجری پڑھنا
اور لکھنا کتابت کی غلطی سے ہوا کہ عرب جغرافیہ لویس سجستان
یا سیستان کو سجز بھی لکھتے ہیں اسی نسبت سے سجزی کہلائے۔
ولادت مہرہ ہو (۱۱۹۹ء) میں ہوئی ۔ پہلے تعلیم کی تکمیل کی ، اٹھارہ
سال کی عمر میں ایک بجذوب ابراہیم قندوزی کی نظر کیمیا اثر نے
کایا پلٹ دی ۔ تحمیل علوم ظاہری و باطنی کے بعد حضرت عثان ہارونی
(رحمہ اللہ علیہ) کے ہاتھ پر بیعت کی اور بیس سال تک پیر و مرشد کی
خدمت میں رہے ۔ سیر و سفر میں اس عہد کے اکابر علماء اور صوفیہ
سے ملاقات ہوئی ۔ حج اور زیارت حرمین شریفین کا شرف حاصل ہوا ۔
جب برصفیر ہاک و ہند کی خدمت آپ کے سپرد ہوئی تو پہلے لاہور
جب برصفیر ہاک و ہند کی خدمت آپ کے مزار پر حاضر ہوئے
تشریف لائے اور حضرت علی المہجویری کے مزار پر حاضر ہوئے
اور چلہ کشی کی ۔ پھر ملتان تشریف لے گئے اور کچھ عرصہ قیام کے
بعد اجمیر تشریف لے گئے ۔ اجمیر آنے کی تاریخ میں اختلاف ہے
مگر زیادہ قرین قیاس ۱۸۵ھ مطابق ۲۲ ۔ ۱۹۱۱ء ہے۔

#### التجائء مسافر

(به درگاه حضرت محبوب اللهي م دبلي)

فرشتے پڑھتے ہیں جس کو وہ نام ہے تیرا بڑی جناب تری فیض عام ہے تیرا

متارے عشق کے تیری کشش سے ہیں قائم نظام سہر کی صورت نظام ہے تیرا

نری لحد کی زیارت ہے زندگی دل کی سبح و خضر سے اونچا مقام ہے تیرا

نہاں ہے نیری محبت میں رنگ محبوبی بڑی ہے تیرا ہوی ہے تیرا

اگر سیاه دلم ، داغ لانه زار تو ام و گرکشاده جبینم ، کل بهار دو ام

چمن کو چھوڑ کے نکلا ہوں مثل نگہت کل ہوا ہے صبر کا منظور استحال محکو

چلی ہے لے کے وطن کے نگار خانے سے شراب علم کی لذت کشاں کشاں معکو

نظر ہے ابر کوم پر ، درخت صحرا ہوں کیا خدا نے لہ محتاج باغباں مجکو

فلک نشیں صفت مہر ہوں زمانے میں تری دعا سے عطا ہو وہ نردہاں مجکو

اس کے بعد کے اشعار میں اپنے اعزا و اقربا کے لیے دعا کے طالب ہوئے بیں اور خاتمہ اس شعر پر ہوا ہے:

شکفسہ ہو کے کلی دل کی پھول ہو جائے ۔ یہ النجائے مسافر قبول ہو جائے ا

ہم نے اقبال کے مکانیب کے حوالے سے ان کے بعض بیانات نقل کے بس جن سے اس جذبہ کی مزید تاثید ہوتی ہے۔ اور وہ ہر موقع یر در ناہ نظام الدین اولیا (رحمة الله علیه) پر حاضری کی خواہش کا اظہار کرنے ہیں اور دعا کے طالب ہوتے ہیں۔ اس سے پھر ہارے اس بیان کی نائید ہوتی ہے کہ علامہ اقبال (رحمة الله علیه) بزرگان دین اور صوف نے کرام کے فیض روحانی کے فائل بھی نھے اور ان کے وسلہ سے طالب دعا بھی ہوئے تھے اور یہ دعا دین اور دنیا دونوں کے سعام الات میں طلب خیر کی دعا ہے۔

نظام الدین اولما (رحمة الله علیه) برصغیر میں سلسله چشتیه کے اکابر صوفه، میں بن - بفول ڈاکٹر خلبق نظامی، استدوستان میں سلسلہ چشنیہ کی داغ بیل حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری (رحمہ الله علیه) کے ہانہوں پڑی ، حضرت بابا فرید شکر گنج

علامہ اقبال کی ایک نظم اور ہے جس کا عنوان ہرگ کل ہر سزار مدس حضرت خواجہ نظام الدین اولیا دہلوی ہے۔ یہ ۱۹۱۳ء میں علامہ کے بھائی شیخ عطا جد پر ایک مقدمہ قائم ہوا تھا تو لکھی کئی تھی اور خواجہ حسن نظامی کی وساطت سے مزار پر پیش ہوئی۔ اس کا یہ شمر دروازہ پر آویزاں کیا گیا

ہند کا دانا ہے تو تیرا ہڑا درہار ہے کچھ ملے مجھ کو بھی اس درہار سے

سرود زفته ۵۵ - ۲۵

<sup>.</sup> ١ ـ تاريخ مشائخ چشت محوله بالا ص ١٤١ -

(رحمة الله عليه) نے اسے منظم كيا اور حضرت شيخ نظام الدين اوليا (رحمة الله عليه) نے اسے معراج كال تك پهنچا ديا۔ ڈا نثر نظامى سيرالاوليا كے حوالي سے لكھتے ہيں كه بابا فريدالدين گنج شكر (رحمة الله عليه) نے ان كے ليے دعاكى تھى كه نو ايسا درخت بو جس كے سايه ميں ايک خلق كثير آسائش و راحت سے رہے۔ تقريباً . ه سال تك انسانى دلوں نے اس طرح ان كى خانفاه ميں راحت و سكون حاصل كيا جيسے كوئى تهكا بارا مسافر تمازت آفتاب سے خسته جان ٹھنڈے اور سايمدار درخت كے نيچے بيٹھ كر فرحت و اطمينان كيا سانس ليتا ہے۔ مشهور مؤرخ درنى لكھتا ہے كه خداوند نعاللى نے كا سانس ليتا ہے۔ مشهور مؤرخ درنى لكھتا ہے كه خداوند نعاللى نے شيخ خنبد كيا تھا مالدين (رحمة الله عليه) كو پجھلى صديوں ميں شيخ جنبد (رحمة الله عليه) اور شيخ بايزيد (رحمة الله عليه) كے مثل پيدا كيا تھا ۔

حضرت شیخ نظام الدین اولیا (رحمة الله علیه) کا بڑا کارنامه بھی ہی ہے۔ انھوں نے تبلیغ اسلام اور اصلاح ایمان کی خدمت انجام دی اور اس کا اعتراف آج تک کیا جاتا ہے ۔ علامه اقبال کا تعلیمی سفر پر روانگی سے پہلے آپ کے مزار کی حاضری کا ایک پہلو یہ ہے کہ علامه اقبال اعالی تعلیم کے لیے آمادہ سفر تھے اور خواجه صاحب کی تعلیات میں بھی علم پر بڑا زور تھا ۔ آپ فرمائے تھے کہ پیر ایسا ہونا چاہیے جو احکام شریعت و طریقت و حقبقت کا عالم ہو اور جب وہ ایسا ہوگا تو خود کوئی ایسی بات نہ کہے گا ، نہ کرے گا جب وہ ایسا ہوگا تو خود کوئی ایسی بات نہ کہے گا ، نہ کرے گا ، بہ کر کے گا ، بہ کرے گا مطلب جو 'نامشروع' ہو۔ آپ کا ایک اور ارشاد ہے کہ ترک دنیا کا مطلب یہ ہے کہ انسان لباس بھی پہنے ، یہ نہیں ہے حو جبز بھی اسے مبسر ہو اسے روا کھانا بھی کھائے اور حلال کی جو چبز بھی اسے مبسر ہو اسے روا اور جائز رکھے لیکن اس کے جمع کرنے کی طرف رغبت نہ کرے

# اور اپنے دل کو اس کے پیچھے نہ لگائے ۔\*

حضرت شیخ بوعلی قلندر پائی پتی بهی ان اکابر صوفیه میں پیں
جن سے اقبال نے عقیدت کا اظہار کیا ہے۔ سلطان علاءالدین خلجی
کا زمانہ تھا؛ اس کے ایک منه چڑھے ملازم نے شیخ کے ایک درویش
کو مارا پیٹا ، اس نے آپ سے قریاد کی تو آپ نے سلطان کو سخت
تندیہ اور سرزنش کا خط لکھا ، خط کی عبارت میں یہ فقرہ بھی تھا۔
معلاءالدین شحنہ را اعلام آنکہ خواجہ سرائے یکے از درویشان
را رنجانبد ، و عرش الرجان را بلرزہ آورد ، اگر او را به سزا
رسانیدی جرتر ، و الا بجائے تو شحنہ دیگر به دہلی تشانیدہ
خواہد شد"۔

ہم فقر کی بحث میں مثنوی اسرار خودی و رموز بیخودی کے حوالہ سے اس کی تفصیل بیان کر چکے ہیں۔ شاہ بوعلی قلندر ایک درویش نے نوا تھے اور ایک ایسے زمانے میں جسے ہم شخصی حکومت کا دور کہتے ہیں ، فرماں روائے وقت کے قول و فعل کے

<sup>\*</sup>ختصر حالات در بین : نام بجد تها ، والد کا نام سید احمد ، بعض حضرات نے سد علی لکھا ہے جو درست نہیں ۔ مزار آپ کے والد کا ہدایوں میں سید احمد (رحمة الله علیه) کے مزار سے معروف ہے اور ایک بڑا نالاب قریب ہے جس کی نسبت سے ساگر تال والی زیارت کمہتے ہیں ۔ دادا حضرت سید عرب تھے ان کا مزار بھی قریب ہی ہے ۔ ولادت ، صغر ، ۹۲ھ مطابق ۹۳، ء کو بدایوں میں ہوئی جسے مدینة الاولیا کہتے ہیں اور صرف احمد نام کے سات اکابر ہزرگ آسودۂ خاک ہیں جن کو ہفت احمد کہتے ہیں ۔ ابتدائی تعلیم بدایوں میں اور تکمیل اس کی دہلی میں ہوئی ۔ حضرت خواجہ فریداللین سے بیعت اور تکمیل اس کی دہلی میں ہوئی ۔ حضرت خواجہ فریداللین سے بیعت کی اور تعلیم ظاہری و معنوی کی تکمیل کی ۔ دہلی میں قیام کے دوران آپ کی خانقاء مرجع خلائق تھی ۔ وفات ے ر ربیع الاول ۲۵ء مریدوں مطابق ۲۵ مربع عمیں ہوئی ۔ حضرت امیرخسرو آپ کے مریدوں اس عادی دوران امیرخسرو آپ کے مریدوں

احتساب کی مجال کسے ہو سکتی تھی ، سوائے ایک ایسے انسان کامل کے جس کی قوت خودی محبت سے مستحکم ہو چکی ہو اور اس وقت اس کا ہنجہ پنجہ خق بن جاتا ہے ۔ اس کی انگلی سے شق القمر کا معجزہ ظہور میں آ سکتا ہے ۔ خودی میں یہ قوت اور استحکام عشق سے پیدا ہوتا ہے ۔ ایک اور موقعہ پر نبیخ بوعلی قلندر نے حضرت امیر خسرو کے ذریعے علاء الدین خلجی کو ایک اور رقعہ بھیجا نھا اور اس میں لکھا تھا:

واعلاءالدين فوطه دار دهلي مفررداندكم بابندگان خدا نيكوكندا

تذكره نكاروں نے لكھا ہے كہ جب يہ خط علاء الدين خلجي کو ملا تو اس کے سرداروں اور مصاحبوں نے کہا کہ یہ بڑی كستاخى عبدكم سلطان وقت كو اس طرح مخاطب كبا جائے ـ سلطان یے جواب دیا کہ غنیمت ہے اس مرتبہ آب نے مجھر فوطہ دار لکھا ہے ، اس سے پہلے نو صرف شحنہ دہلی ہی لکھا تھا۔ سلطان اس روحانی قوت اور عظمت سے آگاہ تھا جو اس مرد خداکو حاصل تھی ، اس لیے اس حکم پر سرتسلیم خم کیا ۔ ان دونوں واقعات سے یہ اندازه ہوتا ہے کہ تربیت روحانی اور تسکین ایمان کا سامان بہم ہنچانے والر یہ بزرگ بظاہر ہے نوا تھے اور دنیاداری کے جنجال اور سباست سے ان کا واسطہ اور علاقہ نہ تھا لیکن خلق خدا کی بھلائی اور بہبود ان کی زندگی کا مقصد تھی اور وہ جاہر سلاطین کے جلال و جبرون کی پروا کیے بغیر ان کو ٹوکتے رہتے اور اس طرح ایک ایسا فریضہ انجام دیتے رہے جو کسی دوسرے کے بس کی بات نہ تھی ۔ برصغیر کے صوفیہ میں بکثرت ایسے بزرگوں کے نام ماتر س جو درباروں میں آتے جاتے اور سلاطین ، امرا اور وزراء سے ملتے تھے لیکن ان کا مقصد کوئی ذاتی نفع حاصل کرنا نہ تھا اور نہ ایساً وہ جاہ و منصب کی طلب میں کرتے نہے ۔ یہ بھی خدست خلق

کا ایک ذریعہ تھا۔"

سطور بالا میں بطور مثال چند اکابر صوفیہ کا ذکر کیا گیا ،
جن سے علامہ اقبال کسی نہ کسی حد تک متأثر ہیں اور اپنے
افکار و حیالات میں آن کے اقوال و احوال کو قبول کرتے ہیں اور
یہ صوفیہ کے اس طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں جن کے بارے میں عام
خیال یہ ہے کہ وہ وحدت وجودی کے قائل ہیں اور یہ فلسفہ بقول
علامہ اقبال نفی خودی کی ایک ایسی منزل کی طرف لے جاتا ہے
جس سے خودی کی تکمیل کی مجائے اس کی نفی ہوتی ہے اور جو
مسلمانوں کے فکری زوال کا ایک سبب ہے۔ اس فکر کے ایک
علمبردار حسین بن منصور حلاح ہیں جن کا ذکر شاعری اور صوفیانہ
ادب میں آن کے نعرہ انا الحق کی وجہ سے بکٹرت آتا ہے۔ صوفیا
میں حسین بن منصور حلاج کے باب میں بڑا اختلاف پایا جاتا ہے۔

<sup>\* .</sup> مخصر حالات یہ ہیں : شرف الدین (رحمۃ الله علیه) نام ، بوعلی قلندر لقب تھا ۔ آپ کے والد عراق سے ہندوستان تشریف لائے ، بوعلی قلندر (رحمۃ الله علیه) کی ولادت ہ . ہہ ہ ۹ ۔ ۸ ، ۲ ء میں ہائی ہت میں ہوئی شیخ نے اپنی تصانیف میں لکھا ہے کہ شمس تبریز اور مولانا روم کی صحبت سے فیض ہایا ۔ تزکیہ طاف کی طرف متوجہ ہوئے سے پہلے علام ظاہری کی تکمیل کی اور بیس سال ٹک دہلی میں درس و تدریس کا سلسلہ جاری رکھا ۔ جب اس وادی میں آئے تو سکر کی حالت طاری ہوئی ۔ ۱۳ رمضان ۲۰ سے ۱۳ عور وفات ہوئی ۔ اس علاقے میں جو راجبوت مسلمان ہیں ان کے آبا و اجداد آپ ہی کی کوششوں سے مسلمان ہوئے تھے اور اس طرح تبلیخ دہن کا فریضہ بھی آپ نے انجام دیا ۔ مکتوبات جو آپ کے مرید اختیارالدین کے نام ہیں تصوف و معرفت کا خزینہ ہیں بالخصوص عشق کے مراحل و مدارج اور کیفیات کی عارفانہ نفصیل اور تشریج پر مبنی ہیں ۔ علامہ اقبال نے مثنوی میں عشق و عبت سے خودی کے استحکام کے سلسلے میں ہی آپ کا یہ واقعہ نقل کیا ہے ۔

بعض صوفیا جو وحدت و جودی کے قائل ہیں کہتے ہیں کہ منصور فنا فی العق ہو کر بقا بالعق کی منزل تک پہنچ گئے تھے اس لیے آن کو سوائے ذات باری کے اور کسی شے کا ادراک یا احساس لیہ تھا حتی کہ وہ اپنی ذات کو بھی ذات باری میں دیکھنے اور معسوس کرستے تھے ورنہ ظاہر ہے عبد عبد ہے اور معبود معبود ، کوئی عبد عبودیت کی کتنی ہی منازل طے کیوں نہ کرمے عبد ہی رہے گا اور معبود باوجود محبت رحم اور رحمت کے جو وہ بندہ کے حتی میں فرماتا ہے معبود ہی رہے گا۔ یہ حضرات جن میں اکابر صوفیہ شامل بیں ، ان کے اعلنی مراتب کے قائل ہیں اور آن کے صوفیہ شامل بیں ، ان کے اعلنی مراتب کے قائل ہیں اور آن کے نردیک منصور کا کامہ انا الحق وفور شوق کا ایک عالم تھا جو احساس کی ایک ایسی منزل سے تعلق رکھتا ہے جو عقل و ادراک کی احساس کی ایک ایسی منزل سے تعلق رکھتا ہے جو عقل و ادراک کی ایسے شخص پر لگا سکتے ہیں جو عقل و شعور کی منزل سے آگے نہیں بڑھا ہو ۔ لیکن بعض دوسرے صوق منصور کو 'مہجور' قرار دیتے بیں اور آن کے مہتبہ سے انکار کرتے ہیں ۔

جیساکہ ہم پہلے لکھ چکے ہیں ایک زمانہ میں علامہ اقبال بھی منصور حلاج کے افکار اور خیالات سے بیزاری کا اظہار کرنے تھے۔ چنانچہ آکبر اللہ آبادی کے نام خط میں جسے ہم نقل کرچکے ہیں وہ اس کی تشریج کرتے ہیں لیکن بعد میں حلاج کے افکار کے متعلق آن کے نقطہ نظر میں تبدیلی ہوئی۔ پہلے ہم کلام اقبال سے حلاج کے متعلق بعض حوالے نقل کرتے ہیں:

مخود گم بهر تعقیق خودی شو . انا الجن گونے و صدیق خودی شو

(زبور عجم ص ۲۳۸)

فردوس میں روسی سے یہ کہنا تھا سنائی مشرق میں ابھی تک ہے وہی کاسہ وہی آش حلاج کی لیکن یہ روایت ہے کہ آخر اک مرد قلندر نے کیا راز خودی فاش (ضرب کلیم ص ۱۱۸)

#### \* \* \*

رندوں کو بھی معلوم ہیں صوفی کے کالات ہر چند کہ مشہور نہیں ان کے کرامات خود گیری و خودداری و گلبانگ انا العق آزاد ہو سائک تو ہیں یہ اس کے مقامات آزاد ہو سائک تو ہیں یہ اس کے مقامات (ارمغان حجاز ص ۲۹۱)

#### \* \* \*

خودی را از وجود حق وجود کے خودی را از نمود حق نمود ہے نمود کے نمیدانم کہ این تابندہ گوہر کیجا بود ہے اگر دریا نبود ہے کیجا بود ہے (ارمغان حجاز ص ۱۵۳)

#### \* \* \*

انا الحق جز مقام كبريا نيست ؟ سزائ أو چليپا بست يا نيست ؟ اگر فردے بكويد سرزنش به اگر قومے بكويد ناروا نيست

به آن ملت انا العق ساؤگار است که از خونش نم بر شاخسار است نهان اندر جلال او جالے که او را نه سپهر آئینهدار است (ارمغان حجاز ص عور)

#### \* \* \*

رقابت علم و عرفان میں غلط بینی ہے منبر کی کہ وہ حلاج کی سولی کو سمجھا ہے رقیب اپنا (بال جبریل ص ۲۳)

ان اشعار سے اندازہ ہوتا ہے کہ علامہ اقبال منصور حلاج کے کلمہ انا الحق کی پہلی تعبیر سے مطمئن نہیں تھے اور جیساکہ انھوں نے تفصیل سے خطبات میں بحث کی ہے منصور کے قول اناالحق کا مفہوم یا دعوی یہ نہ تھا کہ وہ خدا کے ساتھ متحد ہوگئے نھے بلکہ اس کے معنی یہ تھے کہ ''میں تخلیق حق'' (Creative) ہوں ۔ ہم عصر صوفیہ نے آن کے اس قول کو وحدت وجودی کا رنگ دے کر اپنے مطلب کے معنی چنا دئے ۔ ہم نفصیل وجودی کا رنگ دے کر اپنے مطلب کے مین فکری مباحث کے سلسلے میں بحث کریں گے ، اس لیے بہاں اس بحث کو ختم کرتے ہیں ۔ میں بعث کو ختم کرتے ہیں ۔ منصور کے بارے میں حضرت ہجویری کا قول یہ ہے:

، ۔ احمد بن فائک نے بیان کیا کہ حسین منصور سے پوچھا کہ صوفی کون ہے ۔ جواب دیا ''وجدانی الذات ۔''''

١١ ـ كشف المحجوب محوله بالا ، ص مر ـ

میر نے کیا خوب کہا ہے :

پہنچا جو آپ کو تو میں پہنچا خدا کے تئیں معلوم اب پوا کہ بہت میں بھی دور تھا

<sup>(</sup>بقيد حاشد اكل مند ، /

و منهم مستغرق معنى و مستهلك دعوى ابوالمغيث الحسين بن منصور الحلاج (رضى الله تعالمي عنه) از مستان و مشتاقان اين طریقت بود و حالے قوی و سمتے عالی داشت ، و مشایخ این فصہ انسر شان و بے مختلف اند ، بنزدبک گروہے مردود است و بسزدیک گرویچ مقبول . چون عمرو بن عثمان و ابو یعقوب مهرجوری و ابو یعقوب اقطع و علی بن سهل اصبابانی و جز ایشان گروی رد کردندش و باز ابن عطا و محمد بن خفیف و ابوالقاسم نصرآبای و جمله متأخرین قبول کردندش و باز گرویے اندر امرو نے نوقف کردہ اند چون جنید و شبلی و جریری و حصری و جز ایشان وگرویے دیگر بسحرو اسباب آن ويرا منسوب كرده اند اما اندر ايام ما شيخ ابو سعيد و شيخ ابوالفاسم کرکانی و شیخ ابوالعباس شقانی اندر حدیث و نے سرمے داشته اند و بنزدیک ایشان بزرگ بود ، اما استاد ابوالقاسم قشیری <sup>رم</sup> گوید که اگر وے یکے از ارباب معانی و حقیقت بود هجران ایشان سهجورنهگردد ، و اگر مردود حق و مقبول خلق ہود مفہول نہ گردد بحکم تسلیم ویرا بدو بازگزاریم ۔ ۔ ۔ ۔ اما ازین جمله مشائخ (رضی الله تعالی عنه) بجز اندکے منکر نیدد مركال فضل وصفا و حال و كثرت اجتهاد و رياضت ويرا ـ ـ ـ شبلی گفت انا و حلاج شئی واحد فخلصنی جنوبے و اہلکہ عقله و اگر و م بدین مطعون بود م شبلی نگفتی که مان و

(چھلے مفحے کا بقید حاشید)

اور اسی غزل کا مقطع ہے :

تھا وہ تو رشک دور مہشتی ہمیں میں میر سمجھے نہ ہم تو فہم کا اپنے قصور تھا

# علاج يک چيزيم -"\*

جیساکہ ہم پہلے لکھ چکے ہیں صوفیہ کا ایک طبقہ وحدت وجود کا قائل تھا اور بھی وہ عقیدہ تھا جس کی صوفیانہ توجیہ و نشر بج کے نتائج اور اثرات کی بناء پر علامہ اقبال (رحمة الله علیه) اسے روح اسلام کے منافی سمجھتے تھے - صوفیہ کا دوسرا گروہ وحدت وجود کی مجائے وحدت شہود کا قائل تھا - اس گروہ کی ترجانی معجد الف ثانی مسجملہ دیگر بزرگوں کے حضرت شیخ احمد سرہندی محدد الف ثانی مسجملہ دیگر بزرگوں کے حضرت شیخ احمد سرہندی محدد الف ثانی مسجملہ کیا اظہار کیا ہے -

\* مختصر حالات یه بین و نام حسین حلاج بن منصور البیضاوی ، کنیت ابوالمغیث ، ولادت بیضا (فارس) ۱۳۸۸ ۹۵-۱۵۸۸ - اکابر اساتذه و . شموخ و صوفيه سے فیض پایا جن میں شیخ سهل بن عبدالله ، عمرو بن عنان منصور ، جنید بغدادی شامل ہیں ۔ حرمین شریفین کی زیارت بھی کی ۔ سیر و سفر اور سیاحت بھی کی ۔ بعض لوگ ان کو حلاج الاسرار بھی کہتے ہیں اور سعر و جادوگری بھی کن سے منسوب کرتے ہیں لیکن بعض تذکرہ لگاروں کا قول ہے کہ وہ حلاج کوئی دوسرے شخص تھے جو جادو و سعر میں شہرت رکھتے تھے۔ جب کن پر دوسرا عالم طاری ہوا تو طرح طرح کی ہاتیں کرنے لکے جو عوام کے فہم سے بالاتر تھیں ۔ ان میں ان کا نعرہ انا الحق بھی تھا جس پر علمائے شریعت نے ان کے قتل کا فتوی دیا۔ جب جنید بغدادی رحمة الله علیه) سے اس فتوے کی تاثید کرائی تو انھوں نے فرمایا کہ ہم ظاہر پر حکم لگاتے ہیں اور یہ ظاہر حال میں قابل کشتنی ہے اور فتوی ظاہر پر دیا جانا ہے۔ باطن کا حال خدا جانتا ہے۔ کئی مہینے قید رہے بالآخر خلیفہ کے حکم سے قتل کر دیے گئے ۔ کہتے ہیں پہلے روز ان کو نتل کیا گیا ، دوسرے دن ان کی لاش کو جلایا گیا اور تیسرے روز ان کی خاک کو ہوا میں ااڑا دیا گیا۔ اور بقول بعض دجله میں بها دیا گیا۔ یه واقعه ۲۸ ذیقعده ۲۰۰۹ مطابق ۲۲۹ء کا ہے۔

تین سو سال سے ہیں ہند کے سیخانے بند اب مناسب ہے ترا فیض ہو عام اے ساق اس مناسب ہے ترا فیض ہو عام اے ساق اسی مجموعے میں ایک اور نظم ہے ''ہنجاب کے پیر زادوں سے ۔''ہنجاب کے پیر زادوں سے ۔''

حاضر ہوا میں شیخ مجدد<sup>77</sup> کی لحد پر وه خاک که سے زیر فلک مطلع انوار اس خاک کے ذروں سے ہیں شرمندہ ستارہے اس خاک میں پوشیدہ ہے وہ صاحب اسرار گردن نہ جھکی جس کی جہانگیر کے آگے جس کے نفس گوم سے ہے گوسی احوار وه بند میں سرمایہ ملت کا نگمیاں الله نے بروفت کیا جس کو خبردار کی عرض یہ میں نے کہ عطا فقر ہو مجھ کو آنکھیں مری ببنا ہیں و لیکن نہیں ببدار آئی یہ صدا سلسلہ ٔ فقر سوا بند ہیں اہل نظر کشور پنجاب سے بیزار عارف کا ٹھکانا نہیں وہ خطہ کہ جس میں پیدا کلہ فتر سے ہو طرۂ دستار باقی کلہ فتر سے تھا ولولہ حق طروں نے چڑھایا نشہ خدمت سرکار

ابتدائی زمانہ میں علامہ اقبال نے (۱۹۱۹ء) ایک مضمون میں

١٢ - بال جبريل ص ١٥٨-١٥٩ -

## لكها يه:

'حضرت مجدد الف ثانی علیہ الرحم اپنے مکتوبات میں کئی جگد ارشاد فرمانے ہیں کہ تصوف شعار حقد اسلامیہ میں خلوص پیدا کرنے کا نام ہے ۔ اگر تصوف کی یہ تعریف کی حائے تو کسی مسلمان کو اس پر اعتراض کی جرآت نہیں ہو سکتی ۔ راقم الحروف اس تصوف کو جس کا نصب العین شعائر اسلام میں مخلصانہ استقامت پیدا کرنا ہو عین اسلام جانتا ہے ۔''

ایک روایت یہ بھی ہے کہ علامہ نے حضرت شیخ مجدد الف ثانی سے اپنی عقیدت کی بناہ پر یہ منت مانی تھی کہ آپ کے صاحبزاد مے جاوید اقبال جب بڑے ہو جائیں گے تو ان کو لے کو آپ کے مزار پر حاضری دیں گے چنانچہ ہم جون ہم ہواء کو علامہ جاوید اقبال کو لے کر سرہند گئے اور حضرت شیخ کے مزار پر حاضری دی ۔ واپسی پر اپنے تأثرات کا اظہار ان الفاظ میں فرمایا :

"مزار نے میر مے دل پر بہت اثر کیا ۔ بڑا پاکیزہ مقام ہے۔ پانی اس کا سرد و شیریں ہے۔ سرسند کے کھنڈر دیکھ کر مجھے مصر کا قدیم شہر فسطاط یاد آگیا جس کی بناء حضرت عمرو بن العاص رحمة الله علیہ نے رکھی تھی۔ اگر کھدائی ہو تو معلوم نہیں اس زمانے کی تہذیب و "ممدن کے متعلق کیا کیا انکشافات ہوں ۔ یہ شہر فرخ سیر کے زمانے تک محال تھا اور موجودہ لاہور سے وسعت و آبادی میں دگنا۔"

بات دراصل یہ نھی کہ حضرت مجدد الف ثانی ایک طرف اس نظر پہ وحدت وجود کی تردید کرتے تھے جو عام طور پر صوفیہ کی تعلیات کی اساس تھا اور اس کے برعکس وہ وحدت شہود کے قائل

تھے۔ علامہ اقبال کا خود بھی ہی رجعان نھا۔ اس کے ساتھ ہی حضرت مجدد الف ثانی برصغیر بهاک و ہند میں بقول ڈاکٹر اشتیاق حسین قریشی اراسخ الاعتقادی کے احیاء کی علامت تھے۔ ڈاکٹر قریشی کے تجزیہ کے مطابق اکبر کے دور آخر میں ہی اس راسخ الاعتقادی کے احیاء کا اظہار ہونے لگا تھا۔ چنافچہ ہن ہو، وراسخ الاعتقادی کے احیاء کا اظہار ہونے لگا تھا۔ چنافچہ ہناصر اننے نوی ضرور نھر کہ انھوں نے خسرو کو تخت نشین بنانے کا منصوبہ کلمیاب نہ ہونے دیا۔ جہانگیر کی تزک کے حوالہ سے ڈاکٹر قریشی کا بیان ہے کہ اس نے مذہب یر غور و خوض اور اس کی تحقیق میں بھی دلچسپی کا اظہار کیا مگر اس طرح کا نہیں جس طرح کا آئیں جس طرح کا کیر نے کیا تھا بلکہ اس نے ہندو مذہب کے علماء سے مباحثہ کیا اور ان کی باطل پرستیوں کو آن پر واضح کرنے کی کوشش کی ۔ اس مرحلہ پر فدرت نے حضرت محدد الف ثانی کو اس ملک میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی میں اسلام اور مدلانوں کی نفوبت کے لیے پیدا کیا۔ ڈاکٹر قریشی کا بیان ہے۔ ا

''مت سے دماع ضرور ایسے ہوں گے جنھیں اس قسم کی ضرورت کا یقین ہوگیا ہوگا۔ مگر ایک ایسی ہستی کو جو اس نعریک کے لیے مشعل ہدایت بن گئی اس ضرورت کا احساس کسی عقلی عمل کے ذربعے نہیں ہوا۔ ہر عہد کی روح ایک مختلف زبان میں کہ لام کرتی ہے۔ چونکہ ماحول میں صوفیت کے تصورات حد سے زیادہ بھر ہے ہوئے تھے ، اس لیے شیخ احمد سرہندی پر ضرورت کا انکشاف صوفیانہ کیفیت ہی خریعے ہوا۔ اس زمانے میں اونچے سے اونچے درجے کی جو درسی تعلیم حاصل کی جا سکتی تھی شیخ احمد اس ہے

م، . برعظیم پاک و سند کی ملت اسلامید ص ، ه، و مابعد . م، . ایضاً ص ، ه ۱ - ۱ م .

مستغید ہوئے تھے۔ ان کی تصانیف سے نہ صوف دینیات بلکہ فلسفہ کا بھی نہایت عمیق فہم ظاہر ہوتا ہے۔ وہ صوفیہ کی تصانیف سے پوری طرح واقف تھے اور ہر دعوی کی جائ پڑتال بڑی صفائی کے ساتھ کر سکتے تھے۔ مگر ان کا تبلیغی مقصد ان کے نظری علم پر مبنی نہیں تھا۔ ان کے تیقنات کا سب سے زیادہ عجیب عنصر یہ ہے کہ ان میں سے اہم ترین تیقن یعنی وحدت الوجود کا رد انھیں اپنی انتہائی خواہش کے برخلاف حاصل ہوا تھا۔ بہ تیقن اور اپنے تبلیغی مقصد کا احساس دونوں ان کی واردات قلب پر یکساں مینی تھے۔"

الله اس تفصیل کا موقع نهی که ان وارات قلبی اور حضرت شیخ محدد الف ثانی کے نظریہ وحدت شہود کا پورا تجزیہ کیا جائے ۔ لیکن ڈاکٹر قریشی نے حضرت شیخ کے سلسلے میں جو باتیں کمی ہیں وہ اقبال کی شخصیت ، آن کے افکار و نظر بات میں اتنی واضع طور پر جھلکتی ہیں کہ ان سے انکار ممکن نہیں مثلاً اقبال بھی واردات ولمب سے حاصل ہونے والے علم کو ہی حقیقت کے ادراک کا ذریعہ سمجهترین - دینیات اور فلسفه دونوں کا عمیق علم اور سطالعه اقبال کی شخصیت کا ایک جزو ہے اور وہ بھی اپنے دعوؤں کی جانچ پڑتال بڑی صفائی سے کر سکتے ہیں۔ حضرت شیخ مجدد الف ثانی کی طرح علامه اقبال کے پیش نظر بھی ''راسخ الاعتقادی'' کا احیاء تھا۔ چناہی آن کے مشہور خطبات آن کی اسی خواہش اور کوشش کے ترجان ہیں ۔ ان پر ہم تفصیل سے اگلے باب میں گفتگو کریں گے ۔ جس طرح علامہ اقبال صوفیوں کے بعض خیالات (جن کا کچھ ڈکر ہم حافظ کے سلسلے میں بھی کر چکے ہیں) سے جس طرح اختلاف كرتے تھے اور ان کے تجربات كو رد كرتے تھے ہى مسلک حضرت محدد الف ثاني كا بهي تها - بقول ڈاكٹر فریشي وہ فرماتے تھر کہ بعض صوفیہ نے جو کچھ کہا ہے وہ ان کی طرف سے

جذبات کا صحیح بیان ہے مگر یہ ضروری نہیں کہ حقیقت بھی وہی ہے ۔ اس سے ان کی عظمت میں کوئی فرق نہیں آتا کیونکہ جذبے کی یہ شدت بذات خود ایک ایسا تجربہ ہے جو محد و شرف کا حامل ہے ۔ مگر صوفیوں کے انحرافی اقوال کو مسترد کر دینا چاہیے کیونکہ وہ حالت سکر میں کہے گئے ہیں ۔ ہمیں ڈاکٹر قریشی کے اس تجزیہ سے پورا اتفاق ہے کہ یہ بڑی انقلابی تعلیات تھیں۔ "

حضرت معدد الف ثانی نے سلسا، نقشبندیہ کی ایک نئی شاخ قائم کی جو محدیہ کے نام سے مشہور ہے۔ حضرت معدد الف ثانی نے النے مریدوں اور افراد حکومت کو جو مکتوبات لکھے ہیں ان میں النے خیالات کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ انھوں نے وعظ و تلقین، ہدایت و تاکید کے ذریعے سے لوگوں کو اس پر آمادہ کیا کہ وہ شعائر اسلامی کو جہاں ان کو نظرانداز کیا جاتا ہے عال کریں اور بالخصوص وہ لوگ جو اہم اور ذسمدار عہدوں پر قائز ہیں یہ ان کی ذممداری ہے کہ وہ عام لوگوں میں صحبح اور سچے اسلام اور اسلامی ضابطہ حیات کے نفاذ پر زور دیں ۔ مجدد الف ثانی اور اسلامی ضابطہ حیات کے نفاذ پر زور دیں ۔ مجدد الف ثانی برا حصہ ہے ، اور ان کی تعلیات کا اثر ان کے بعد بھی کارفرما رہا برا حصہ ہے ، اور ان کی تعلیات کا اثر ان کے بعد بھی کارفرما رہا جس کی جھلک علامہ اقبال کے افکار و اشعار میں بھی ملتی ہے۔\*\*

<sup>\*</sup>اس بحث کا ایک اچھا خلاصہ ڈاکٹر اشتیاق حسین کے یہاں موجود ہے۔

\*\*متعبر حالات یہ ہیں: الم شیخ احمد سرہندی الفاروق النقشبندی ،

ولادت ۱۵۹۱ - ۱۵۹۲ - ۱۵۹۱ و الد شیخ عبدالاحد ایک عالم و

فاضل ہزرگ تھے ، جو خود سلسلہ چشتیہ سے منسلک تھے ، درسی

علوم کے علاوہ تصوف کی ابتدائی تعلیم بھی اپنے والد سے حاصل کی ،

اور ایک صوف کامل شاہ کال کی تربیت سے سلسلہ قادریہ میں شریک

ہو گئے - سترہ سال کی عمر میں تعلیم کی تکمیل کے بعد تصوف کی

طرف زیادہ توجہ ہوئی اور خواجہ باق ہائت دہلوی کے زیر ہدایت

سلسلہ نقشبندیہ میں شامل ہو گئے - اس کے بعد انھوں نے اپنا تبلیغی

سلسلہ نقشبندیہ میں شامل ہو گئے - اس کے بعد انھوں نے اپنا تبلیغی

ان اکابر کے علاوہ جن کا سطور بالا میں ذکر کیا گیا علامہ اقبال (رحمة الله علیه) کی نظم و نثر میں بعض اور صوفیائے کرام کے حوالے بھی ملتے ہیں جن کو خاص صفات کی علامت کے طور پر استعال کیا گیا ہے اور ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ صوفیانہ کردار اور تصوف کی تعلیم و مسلک میں وہ کون سے عناصر تھے جن کو علامہ اقبال (رحمة الله علیه) نے پسند کیا ہے یا ان کی تلقین کی ہے۔ ان میں سے بعض کا ذکر ہاں کیا جاتا ہے۔

## (١) حارث بن اسد المحاسبي :

طبقہ اول کے صوفیہ میں ہیں ۔ تذکرہ نگاروں کا اتفاق ہے کہ فقہ و حدیث ، کلام و نصوف میں مرتبہ اعلٰی رکھتے تھے۔ ابوالقاسم قشیری ہے عبداللہ بن حنیف کا یہ قول نقل کیا ہے کہ ہمازے شیوخ میں پانچ کی اقتدا کرو اور باقیوں کے احوال خود ان کے حوالے کرو ، اور ان پانچ میں پہلا نام حارث بن اسد المحاسبی کا ہے ۔ امام غزالی بھی ان سے متأثر ہیں اور آن کی تعریف کرتے

#### (چھلے صفحے کا بقیہ حاشیہ)

اور املاحی کام شروع کیا۔ ۱۹۱۸ء میں جہانگیر نے ان کو قید کر دیا اور اگلے سال رہا کیا۔ برک جہانگیری کے مطالعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ بعد میں جہانگیر نے آپ کے متعلق اپنی رائے بدل دی تھی اور آپ کو بعض تحائف بھی پیش کیے تھے جو آپ نے قبول فرمائے۔ سم، اھ مطابق ہم تومبر سمہ اعکو انتقال ہوا۔ تعمانیف میں: (۱) شرح رہاعیات (۱) رسالہ سبدہ و معاد (۱) معارف لدنیہ (س) رسالہ تعلیقات تهلیلیہ ، تعلیقات عوارف ، اور (۵) مکتوبات جو تین جلدوں میں دفتر اول ، دوم و سوم بیں۔ دفتر اول در المعرفت تین جلدوں میں دفتر اول ، دوم و سوم میرفت الحقائق ۔ تینوں ہے ، دفتر دوم نور الحقائق اور دفتر سوم معرفت الحقائق ۔ تینوں دفتر آپ کی حیات میں مرتب ہو چکے تھے۔ ایک اچھا اڈیشن مکتوبات امام رہائی کے نام سے لکھنؤ سے ۱۹۱۳ء میں شائع

بیں ۔ آن کے مسلک میں قرآن حکیم ، احادیث نبوی ، اقوال صحابہ کی پابندی نظر آتی ہے اور جن کو صوفیہ کی شطحیات کہتے ہیں ان کی وفات ۱۹۳۳ میں موقی ۔ علامہ اقبال (رحمة الله علیه) نے اپنے ابک خط میں ڈاکٹر ظفرالحسن کے نام ان کا ذکر کیا ہے ۔ ڈاکٹر ظفرالحسن خود بڑے پایہ کے عالم ، فلسفہ کے استاد اور مسلم بونیورسٹی علی گڑھ میں شعبہ فلسفہ کے پروفیسر اور صدر نہے ۔ ان سطور کے مصنف کو بھی ڈاکٹر ظفرالحسن مرحوم کی شاگردی کا شرف حاصل رہا ہے ۔ انھیں کی فلسفہ فلفرالحسن مرحوم کی شاگردی کا شرف حاصل رہا ہے ۔ انھیں کی فلسفہ و فکر پر تحقیقی مقالہ لکھا نہا ۔ اس سے ڈاکٹر ظفرالحسن مرحوم کے میلان و مذاق اور علامہ سے ان کے تعلق کی نوعیت کا بھی اندازہ لگایا جا سکنا ہے ۔ اس خط میں (مورخہ ۱۳ دسمبر ﷺ ، علیہ مشمولہ اقبال نامہ جلد اول ص ۲۸ ۔ ۲۹) علامہ فرماتے ہیں :

''آپ کے شاگرد رشید باد عمر الدین صاحب نے کچھ عرصہ گزرا بھی ، الغزالی پر ایک چھوٹی سی کتاب ارسال فرمائی نھی ، ان سے کہرے کہ وہ مارگیرڈر اسمتھ کی کتاب (Mystic of Baghdad حارث ابن اسد المحاسبی کا جو چند ماہ قبل شائع ہوئی ، مطالعہ کریں ۔ انھیں چاہیے کہ اس کتاب کا ایک ایک لفظ نہایت غور سے پڑھیں ۔ اس کتاب سے نہ صرف انھیں غزالی کی تعلیات سمجھنے میں بڑی مدد ملے گی بلکہ غزالی کی مدد سے مشرق و مغرب کے یہودی اور عیسائی تصوف غزالی کی مدد سے مشرق و مغرب کے یہودی اور عیسائی تصوف پر محاسبی کے اثران کا بھی معقول اندازہ ہو سکے گا'۔

## (٢) فضيل بن عياض (رحمة الله عليه):

علامہ اقبال نے ان کا ذکر 'پاک مرداں' و 'عارفاں' کے سانو کیا ہے۔ جاوید نامہ میں سیر افلاک میں ایک مقام پر آواز اذاں آتی \* ţ

ہے اور روسی<sup>م</sup> سے فرماتے ہیں :

من به رومی گفتم این صحرا خوش است در کمهستان شورش دریا خوش است

من نیابم از حیات این جا نشان از کجا سیآید آوازِ اذان

اور سولانا روسی (رحمة الله علیه) جواب دیتے ہیں:

زائران این مفام ارجمند پاک سردان از مقامات بلند

پاک مردان جون فضیل<sup>رم</sup> و بوسعید<sup>م</sup> عارفان مثل جنید<sup>رم</sup> و بایزید<sup>ه ا</sup>

تذ دره نگاروں نے لکھا ہے کہ فضیل بن عیاض قزاق کرتے تھے بلکہ فزاقوں کے سردار تھے ، ایک مرتبہ کسی قافلے کو لوٹ رہے تھے کہ قافلہ والوں میں سے کسی نے قرآن حکیم کی یہ آیت تلاوت کی: الم یان اللذین آمنوا ان تخشع قلوبہم لذکر الله (کیا ان لوگوں کے لیے جو ایمان لائے ہیں وہ وقت نہیں آیا کہ ان کے قلوب الله کے ذکر سے خشوع حاصل کریں) ۔ یہ سن کر فضیل پر ایسا لرزه طاری ہوا کہ قزاق سے تاثب ہو کر خوف اللهی کے احساس میں ڈوب گئے ۔ بارون الرشید کے ہم عصر تھے لیکن سرکاری ملازمت اور خلفا کی طرف الرشید کے ہم عصر تھے لیکن سرکاری ملازمت اور خلفا کی صحبت سے گریز کرتے تھے اور اصلاح حال کی طرف متوجہ کرتے ۔

ه و نا جاوید نامهٔ ص . به ـ

٣, - تاريخ مشائخ چشت محوله بالا ص ٢٥ -

#### ب - ابو سعید ابو الخیر :

فضیل بن عیاض (رحمه الله علیه) کے ساتھ "جاوید ناسه" میں علامہ نے ابو سعید ابوالخبر (رحمة اللہ علیہ) کا بھی ذکر کیا ہے۔ شيخ ابو سعيد بن فضل الله بن ابي الخير نواح خراسان ميں پيدا ہوئے ۔ مشہور فقید و عالم ادو عبداللہ حصری سے فقد کا درس لیا، أبو العباس احمد قصاب (رحمة الله عليه) اور ابوالحسن خرقاني (رحمة الله عليه) سے تصوف كى تعليم پائى ـ ابو عبدالرحان سلمى كے خلیفہ تھے ۔ کہا جاتا ہے کہ فارسی شاعری میں صوفیانہ خیالات سب سے پہلے آپ ہی نے اختیار کیے ۔ تصوف میں آن کا مسلک یہ تھا که انسان معاشره میں ره کر تزکید نفس اور تصفیه قلب اختیار كرے - روايت ہے كہ ايك مرتبہ لوگوں نے كہا كہ فلاں شخص پانی ہر چلتا ہے۔ آپ نے فرمایا انسان کے لیے اس میں کیا بات کال کی ہے ، سانحان آبی بھی تو پانی ہر چلتے ہیں ۔ پھر کسی نے کہا فلاں شخص ہوا میں اڑتا ہے۔ فرسایا یہ کوئی خاص بات نہیں حقىر مكھى اور چبل كومے ہوا ميں اڑتے پھرتے ہيں ۔ پھر كسى نے کہا فلاں شخص ایک لمحہ میں ایک شہر سے دوسر بے شہر میں پہنچ جاتا ہے ۔ فرسایا شیطان ایک لمحہ میں مشرق سے مغرب جا پہنچتا ہے۔ پھر فرمایا تصوف میں ایسی باتوں کی زیادہ قدر نہیں ـ مرد تو وہ ہے کہ لوگوں میں بیٹھے اٹھے ، معاملات دنیا کو ادا کرے ، شادی بیاہ کرمے ، معاشر ہے میں حقوق و فرائض ادا كرے اور اس كے ساتھ ايك لمحم كے ليے خداكى باد سے غافل نہ ہو ۔ ان کی شاعری میں عشق اللہی کے مضامین بکثرت ہیں ۔ علامہ اقبال نے ان کو اپاک مردان میں اسی لیے شار کیا ہے کہ ترک دنیا کی تعلیم نہیں دیتے بلکہ دنیا میں رہ کر نیکی اور ہدایت کا راستہ اختیار کرنے پر زور دیتے ہیں کہ یہی اسلام کی تعلم اور اسلامی نظریہ حیات بھی ہے۔

اسی سلسلے میں حضرت جنید بغدادی (رحمة الله علیه) کا بھی ذکر ہے ۔ ان کے بارے میں حضرت شیخ الہجویری (رحمة الله علیه) فرماتے ہیں :14

"شیخ مشائخ اندر طریقت و امام اثمه اندر شریعت ابو القاسم المجنید بن محمد بن الجنید القواریری (رضی الله عنه) مقبول ابل ظاہر و ارباب القلوب بود و اندر فنون علم كامل و در اصول و فروع و وصول و معاملات مفتی و امام و اصحاب ابو ثور بود، ویرا كلام عالی و احوال كاملست تا جمله ابل طریقت بر امامت و مے متفق اند و بینج مدعی و متصرف را در وے مجال اعتراض و اعراض نیست -"

ہجویری نے حصرت جنید بغدادی (رحمة الله علیه) کے بعض ارشادات نقل کیے ہیں جن سے ان کے مسلک اور علامہ اقبال کی ان سے عقیدت کا سراغ ملتا ہے:

"كفت كلام الانبيا نباعن الحضور و كلام الصديقين اشارة عن المشابدات سخن انبيا خبر باشد از حضور و كلام صديقان اشارت از مشابدات ، صحت خبر از نظر بود و ازان مشابدات از فكر و خبر جز از عين نتوان داد و اشارت جز بغير نباشد ـ"

علامہ اقبال نے اپنی مشہور نظم ''ذوق و شوق'' میں حضرت جنید (رحمة الله علیہ) کے فقر کی طرف یوں اشارہ کیا ہے:

شوکت سنجر و سلیم تبرے جلال کی نمود فر جنید و بایزید نیرا جال ہے نقاب

اور ارمغان حجاز میں فرساتے ہیں :

دگر به مدرسه بائے حرم عی بینی دل جنید و نگام غزالی و رازی

ع 1 - كشف المحجوب ، محوله بالا ، ص 171 -

یه 'فقر جنید' اور 'دل جنید' وہی ہے جس کا ذکر علامہ اقبال نے صحیح اسلامی تصوف نے سلسلے میں بار بار کیا ہے - حضرت جنید (رحمة الله علیه) کی تعلیات بھی اسی اسلامی تصوف کے مطابق ہیں - تذکرة الاولیا میں شیخ فرید الدین عطار جنید کے حوالہ سے فرمائے ہیں:

''این راه کسے یابد که کتاب بر دست راست گرفته باشد ، و سنت مصطفیٰی صلی الله علبه وسلم بر دست چپ و در روشنائی دو شمع می رود تا نه در شبهت افتد نه در ظلمت بدعت ۔''

حضرت جنید بغدادی کے یہاں عشق اللہی کا ذکر اس کثرت سے ہے کہ اسے ان کے صوفیانہ مسلک میں تمایاں حیثیت حاصل ہے۔

اس باب میں ہم نے جن اکابر صوفیہ کا ذکر کیا ان کے علاوہ کلام اقدال میں بعض اور اکابر کے نام ملتے ہیں جن کا تاریخ تعبوف اسلام میں بڑا پایہ ہے۔مثلاً:

- (١) حضرت ابوسعيد ابوالخير رحمه الله عليه
  - (۲) حصرت اویس قرنی رحمة الله علیه
    - (٣) امام غزالي رحمة الله عليه
  - (سم) حکیم سنائی غزنوی رحمهٔ اللہ علیہ
- (۵) حضرت شيخ فريدالدين عطار رحمة الله عليه
  - (٦) حضرت سيد احمد رفاعي رحمة الله عليم
    - (2) حضرت شمس تبريز رحمة الله عليه
- (٨) حضرت حسام الحق ضياء الدين رجمة الله عليه
  - (٩) عراقي رحمة الله عليهم
  - (۱۰) شیخ محمود سبستری رحمة الله علیه

- (۱۱) حضرت أمير خسرو رحمة الله عليه
  - (٢٠) خواجه اقبال رحمة الله عليه
  - (۱۳) سبد على سمداني رحمة الله عليه
    - (سر) جاسى رحمة الله عليه
- (م١) عبدالقدوس كنكوسي رحمة الله عليه
  - (۱۹) حضرت سيال مير رحمة الله عليه
- (١٤) پير غلام حيدر شاء رحمة الله علمه
- (۱۸) بابا تاج الدین ناگهوری رحمة الله علیه
  - (۹۹) شاه سلیان پهدواری رحمة الله علمه
- (٠٠) بير سيد سهر على شاه رحمه الله عليه\*

اس ساری نفصیل سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ علامہ اقبال 
نہ صوفیوں کے مخالف تھے نہ تصوف کے ، ہاں ان کے نزدیک 
تعموف وہی اسلامی اور حقیقی تصوف تھا جس کی بنیاد قرآن حکیم 
اور احادیث نبوی پر تھی اور جو بنیادی طور پر اسلام کی روح سے 
ہم آہنگ تھا اور جس میں رہبانیت یا زندگی سے گریز کی بجائے ایک 
مثت نظریہ میات کی تلقین تھی اور یہ نظریہ حیات اسلامی نظریہ 
حیات نھا جس کے علامہ اقبال نمائندہ بھی تھے اور عممبردار بھی ۔

<sup>\*</sup>اس سلسلے میں منجملہ اور تصانیف و تالیفات دیکھیے: اقبال کے محبوب صوفیہ ، اعجاز الحق قدوسی ، سطبوعہ اقبال اکادمی لاہور ، جنوری

# كتابيات

باب سوم : اتبال اور صوفیا نے کرام ۔

The Development of Metaphysics in Persia - 1

۲ ـ پيام مشرق ، علامه اقبال ـ

م ر ایضاً ر

ہ ۔ ایضا ۔

ن - اسرار خودی ـ

- ناریخ مشائخ چشت

ے ۔ اقبال کے محبوب صوفیہ

٨ - تاريخ مشالخ چشت .

و ـ سرود رفته ، علامه اقبال

١٠ - تاريخ مشائخ چشت ـ

11 - كشف المحجوب -

١٠ - بال جبريل -

۲۰ - برعظیم پاک و بندکی ملت اسلامید ـ

س ر .. ايضاً ..

ه و - جاوید نامه ـ

١٩ \_ تاريخ مشائخ هشت \_

١٤ - كشف المحجوب \_

باب چهارم تصوف کا نفسیاتی اور فکری پهلو اور علامه اقبال

# باب چهادم تصوف کا نفسیاتی اور فکری پہلو اور علامہ اقبال

ایک مشہور مقولہ ہے کہ "تعبوف برائے شعرگفتن خوب است" واقعہ یہ ہے کہ شاعری بالخصوص فارسی اور اردو شاعری جس میں برصغیر پاک و ہند کے علاوہ ایران و افغانستان کے شعرا اور دانشوروں کی بھی صدیوں کی تخلیقی کاوشیں شامل ہیں ، صوفیانہ مضامین و مسائل کا ایک بہت بڑا گنجینہ ہے ۔ ان شعرا سے قطع نظر جو عملا صوفی تھے ، کسی خاص صوفیانہ مسلک سے تعلق رکھتے تھے یا کسی خاص سجادہ ، خانقاہ یا سلسلہ سے وابستہ تھے، عام شعرا بن کا موضوع عشق و عاشقی ، بلکہ رندی و شاہد بازی ہے ، انھوں نے تصوف کے رائج اور رسمی مضامین کو موضوع سخن انھوں نے تصوف کے رائج اور رسمی مضامین کو موضوع سخن کو بھی کھینچ تان کر حقیقت و معرفت کے رموز میں سمجھنے اور سمجھانے کی کوشش کرتے ہیں اور گویا اس طرح اپنی رندی و بادہ آشامی ، حسن پرستی بلکہ ہوا و ہوس کو بھی 'چادر عصمت' اڑھائے کی سعی لا حاصل کرتے ہیں ۔ مولانا شبلی اس کی وضاحت یوں فرمائے ہیں: ا

ر ـ شعر العجم ، حصہ پنجم ، طبع لاہور ، شیخ سارک علی سہم ہ ء ، ص ١٠٤ -

اس میں تصوف کا عنصر شامل نہیں ہوا ۔ شاعری اصل میں اظمار جذبات کا نام ہے ۔ تصوف سے پہلے جذبات کا سرے سے اظمار جذبات کا نام ہے ۔ تصوف سے پہلے جذبات کا سرے سے وجود ہی نہ تھا ۔ قصیدہ مداحی اور خوشامد کا نام تھا ، مثنوی واقعہ ٹگاری تھی ، غزل زبانی باتیں تھیں ، تصوف کا اصلی مایہ خمیر عشق حقیقی ہے ، جو سر تا پا جذبہ اور جوش ہے ۔ عشق حقیقی کی بدولت مجازی کی بھی قدر ہوئی اور اس آگ نے تمام سینہ و دل گرما دیے ۔ اب زبان سے جو کچھ نکاتا تھا گرمی سے خالی نہیں ہونا تھا ۔ ارباب دل ایک طرف اہل ہوس کی بانوں میں بھی تاثیر آگئی ۔''

علامہ شبلی کے اس بیان سے ہمیں اس حد تک اتفاق ہے کہ تصوف کا عنصر شامل ہونے سے فارسی شاعری کی وسعتوں میں اضافہ ہوا لیکن اگر شاعری شدید جذبات کے اظہار کا نام ہے تو صرف تصوف کو جذباتی یا عشقیہ شاعری کا محرک قرار دینا دشوار ہے ۔ دل میں گرمی صرف نصوف کے مسائل یا صوفیانہ انداز بہان سے پیدا نہیں ہوتی ، اس کی تحریک اس جذبے سے ہوتی ہے جو بقول نواب مصطفلی خان شیفتہ رگ رگ میں آگ لگا دیتا ہے:

شاید اسی کا نام محبت ہے شیفتہ اک آگ سی ہے سینے کے اندر لگی ہوئی

ہاں یہ ضرور ہے کہ صوفیانہ ناعری میں عشق الہی کا مضمون ایک نیادی عنصر ہے اور اس عشق میں مبتلا ہوئے والوں نے اس آگ کو اسی طرح بالکل شاید بعض صورتوں میں شدید تر محسوس کیا ہے جس طرح گوشت و پوست کے عام انسانوں نے اس کی لذت کو چکھا ۔ لیکن یہ تو صوفیانہ شاعری کا صرف ایک مضمون ہے اور اس میں حقیقت و معرفت کے مضامین کو بھی

جانے پہچانے مجاڑی اشاروں ، علامتوں اور حکایتوں کے وسیلہ سے بیان کیا گیا ہے۔ اصل مضامین و مسائل دراصل تصوف کے فکری یا فلسفیانہ پہلو سے تعلق رکھتے ہیں جن کا حل فلسفی عقل و خرد کی مدد سے اور صوفی تجربے ، احساس اور وجدان سے تلاش کرتا ہے۔ علامہ اقبال ارشاد فرمانے ہیں :

'ولہاذا سوال پیدا ہوتا ہے کہ فلسفہ کے خالص عقلی منہاج کا اطلاق کیا مذہب پر بھی ہو سکنا ہے ؟ فلسفہ کی روح ہے آزادانہ تحقیق ۔ وہ پر ایسی بات کو شک و شبہ کی نظر سے دیکھتا ہے جس کی بنا ادعا اور تحکم پر ہو ۔ اس کا منصب یہ ہے کہ فکر انسانی نے جو مفروضات بلا جرح و تنقید قبول کر رکھے ہیں ان کے مخفی گوشوں کا سواغ لگائے ۔ معلوم نہیں اس جستجو کی انتہا کیا ہو ، انکار یا اس امر کا صاف اعتراف کہ عقل محض کی رسائی حقیفت مطلقہ تک نامحکن ہے جبر عکس

۲ - تشکیل جدید النهیات اسلامیه: ترجمه نذیر نیازی ، طبع بزم اقبال ،
 ۷ - ۲ - ۱ میلا خطبه ، ص ۲-۱ -

<sup>\*</sup>منجملہ اور واقعات کے امام غزالی کی صورت حال پیش نظر رکھیے جن کا یہ اقتباس المنقذ کے حوالے سے علامہ نے ایران میں ما بعد الطبیعیات کے ارتقا (ص ، ۲) میں نقل کیا ہے :

<sup>&</sup>quot;بچپن سے میری عادت تھی کہ مسائل کے بارے میں خود غور و فکر
کرتا تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ میں نے ادعا اور تحکم کے خلاف
ہفاوت کردی اور وہ تمام عقاید جو بچپن سے میرے ذہن میں موجود
تھے ان کی حقیقی اہمیت معدوم ہوگئی۔ میں خیال کرنے لگا کہ ایسے
ادعائی احکامات یہودیوں ، عیسائیوں اور دیگر مذاہب کے ساننے
والوں میں بکساں طور پر مسلات میں تھے۔ حقیقی علم کا کام تمام
شکوک و شبہات کا ازالہ ہے۔ مثلاً یہ صاف ظاہر ہے کہ دس تین
سے زیادہ ہوتے ہیں ، اب اگر کوئی شخص جو اپنے عصا کو سانپ
سے زیادہ ہوتے ہیں ، اب اگر کوئی شخص جو اپنے عصا کو سانپ

اس کے مذہب کا جوہر ہے ایمان اور ایمان کی مثال یہ ہے کہ ہے منت عقل جسے اسلام کے ایک بہت بڑے صوفی شاعر نے واربزن" کہا ہے اور جو انسان کے دل زندہ سے اس کی مخفی دولت چھین لیتا ہے ایک پرند کی طرح انہنا ' نے نشان' راستہ دیکھ لیتا ہے ۔''

علامہ اقبال نے جس شاعر کی طرف اشارہ کیا ہے وہ حضرت خواجہ فریدالدین عطار ہیں جو صوفی اور شاعر دونوں حیثیتوں سے اکابر میں شار ہوتے ہیں ۔ ان کے بارے میں علامہ شبلی کے انکہا ہے کہ حکیم سنائی کے بعد انھوں نے صوفیانہ شاعری کو موضوعات اور اسالیب دونوں کے اعتبار سے بڑا فروغ بخشا اور ان کی ہدولت قصیدہ ، غزل ، رہاعی وغیرہ تمام اصناف سخن میں تصوف کا عنصر شامل ہوگیا اور ان کے اشعار کی تعداد لاکھ سے اوپر بتائی ہے ۔ مثنویاں بھی کثرت سے لکھی ہیں ، ان میں منطق الطیر بھی ہے ۔ اس کے منظوم اور نثری ترجمے اردوئے قدیم منطق الطیر بھی ہے ۔ اس کے منظوم اور نثری ترجمے اردوئے قدیم کے دکئی دور میں بکثرت ہوئے اور اسے صوفیانہ مسائل و معاملات کی ایک معتبر دستاویز کی حیثیت حاصل ہے ۔ علامہ نے جس شعر کی طرف اشارہ کیا ہے وہ یہ ہے :

(چھلے صفحے کا ہقیہ حاشیہ)

میں بدلنے کی قوت کی بناء پر اس کے برخلاف (یعنی تین کو دس سے زیادہ) ثابت کرنے کے لیے اپنی اس قوت کا واسطہ دے تو یقیناً یہ ایک عجیب و غربب بات ہوگی ۔ اگرچہ اس سے مسئلہ ' زیر بحث کا یقین حاصل نہیں ہوگا ۔ علامہ فرمانے ہیں کہ غزائی نے علم حقیقی کے مختلف دعویداروں کا تجزیہ کیا اور بالآخر انھیں یہ علم حقیقی یا یقین کامل تصوف میں نصیب ہوا ۔ علامہ اقبال فرمانے ہیں و

تا غزالی درس الله پو کرفت ذکر و فکر از دودمان او گرفت (جاوید نامه ، ص ۱۵۸)

س ـ شعر العجم عوله بالا ، ١١١ ـ

## ز انکه این علم لزج چون ره زند بیشتر راه دل آگه زند

خطبات کے مترجم نذیر نیازی صاحبکا بیان ہے کہ علامہ نے یہ شعر اس درد بھرے دل سے نشید فرمایا کہ آنکھوں میں آنسو آگئے۔ ویسے خواجہ صاحب کا مسلک وحدت وجود کا تھا جس کی علامہ تائید نہیں فرمائے تھے لیکن علم و عشق کے موازنہ میں اللہ کا مسلک اور نقطہ نظر وہی تھا جس کی طرف خواجہ صاحب نے اپنے اس شعر میں اشارہ کیا ہے۔

تعوف کے بارے میں شاعری سے قطع نظر علامہ اقبال کے افکار ، مضامین و ،قالات میں جن کا موضوع فلسفہ ، مابعد الطبیعیات اور متعلقہ امور و مسائل ہیں کا جائزہ لینے سے پہلے تصوف کے اس پہلو کا بعض اور زاویوں سے مختصر جائزہ لینا مناسب ہوگا۔ ان میں سب سے اہم اس کا نفسماتی پہلو ہے۔ تصوف کے معاملات دراصل نفسیات واردان روحانی کا ایک موضوع ہیں لہانا پہلے اسی پہلو پر گفتگو کر لیں۔

# ولیم جیمز کا قول ہے:

' مذہبی صداقت کی نسبت بعض روحانی لوگوں میں ایک خاص قسم کے انداز ادراک کا دعوی ملتا ہے جس کو مسٹسزم ، سریت یا تصوف کہتے ہیں ۔''

اس خاص قسم کے ادراک کی نوعیت کی تفصیل ولیم جیمز نے گلے خطبات میں کی ہے ۔ بہلے وہ بیان کرتا ہے کہ تعموف ، صوفیانہ احوال و اعال عقلاً کچھ بدنام سی چیزبی ہیں اور

م . نفسیات واردات روحانی ، اردو ترجمه داکثر خلیفه عبدالحکیم ، مطبوعه مجلس ترق ادب لابور ، طبع دوم ، ۱۹۹۵ ، م مها بعد .

جت سے لوگ ان کو شطحیات اور مجذوب کی بڑ سمجھتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ یہ کچھ مجھم سی جذباتی یا پہیجانی کیفیات ہیں جن کی تائید نہ واقعات سے ہوتی ہے اور نہ منطق سے اور بعض لوگ مادی اور جسانی وسائل کے بغیر انتقال خیال یا مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام Mysticism ہے ۔ ایک حد تک ولیم جبمز کا یہ احساس ٹھیک ہے ۔ آج بھی بعض لوگ جو صرف عقل اور منطق کا ہی سہارا لے سکتے ہیں وہ ان کیفیات اور حالات کا کیسے اندازہ لگا سکتے ہیں جن کی نوعیت سے وہ ناواقف ہیں اور جو صرف گرب کی چبز ہیں ۔ ممکن ہے مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام مغرب میں کی چبز ہیں ۔ ممکن ہے مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام مغرب میں کی چبز ہیں ۔ ممکن ہے مردوں کی ارواح کو بلانے کا نام مغرب میں کی جو نسل کے مسلک نے کتنے ہی روپ اور رنگ اختیار کیے کم از کم تعموف کا یہ منصب یا مسلک نہیں رہا ۔ ہاں مادی وسائل اور ذرائع ابلاغ کے بغیر انتقال خیال جس کو صوفی توجہ کہتے ہیں ذرائع ابلاغ کے بغیر انتقال خیال جس کو صوفی توجہ کہتے ہیں ان کے نزدیک ممکن ہے۔

ولیم جیمز نے تصوف کی پہچان اور تمیز کے لیے چار علامت بہ بتائی ہیں۔ بقول اس کے پہلی علامت یہ ہے کہ جس کو بھی کوئی ایسا تجربہ ہوتا ہے وہ اسے ناقابل بیان سمجھتا ہے اور کہتا ہے کہ انسان کی عام زبان اور ادراک کے عام سانچے اس معاملے میں نے کار اور بے بس ہیں۔ ''کوئی صاحب حال شخص محض صاحب قال کو سمجھا نہیں سکتا ۔'' ولیم جیمز کے بقول یہ سعا، لمات تجربے سے تعلق رکھتے ہیں اور جو خود اس تجربے سے نہ گزرا ہو وہ اسے کیسے محسوس کر سکتا ہے ۔ جو شخص آگ سے نہ جلا ہو وہ محض کسی کے بتانے یا تجربہ بیان کرنے سے اس سوز اور اذبت کا کوئی اندازہ نہیں لگا سکتا ۔ بقول ولیم جیمز ان تجربات کی مشابہت اندازہ نہیں لگا سکتا ۔ بقول ولیم جیمز ان تجربات کی مشابہت علی افکار کی بجائے تأثر اتی کیفیات سے ہے ۔ اگر کوئی ایسا تأثر ہے عقلی افکار کی بجائے تأثر اتی کیفیات سے ہے ۔ اگر کوئی ایسا تأثر ہے مو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے جو سننے والے نے کبھی محسوس نہیں کیا تو کسی شرح و بیان سے

به کیفیت شمجهائی نہیں جا سکتی ۔ آگے جل کر یہ مصنف ایک بہت سادہ سی مثال دیتا ہے اور لکھتا ہے کہ کسی مادر ژاد اندھے کو کسی ترکیب ، بیان ، شرح و تشریح ، تشبیعه و مثال سے روشی کا علم نہیں ہو سکتا خواہ کوئی شخص اس کو عمر بھر طرح طرح سے سمجھاتا رہے ۔ اسی طرح عاشق کی کیفیت کوئی ایسا شخص نہیں سمجھ سکتا جو خود کبھی عاشق نہ ہوا ہو ۔ ع

ذوق ابن باده نه دانی بخدا تا نه چشی

اور بہارا اردو کا شاعر اپنے انداز میں کہتا ہے:
لطف مے تجھ سے کیا کہوں زاہد
بائے کمبخت تو نے پی ہی نہیں

تو جب باده و جام کا یه حال ہو تو پھر اعلی و ارفع روحانی کیفیات اور تجربات کو ایک ایسا شخص کیونکر سمجھ سکت ہے جس نے اس وادی پرخار میں قدم بھی نہ رکھا ہو ۔ یہی خواجہ فریدالدین عطار فرماتے ہیں:

صوف ٔ نتوان بکس آموختن در ازل این خرقه باید دوختن

نصوف سیکھنے سکھانے کی چیز نہیں ، انعام ازلی ہے جس کے حصہ میں آیا اسے یہ دولت ملی ۔ علامہ اقبال فرمائے ہیں :

یہ فیضان نظر تھا یا کہ مکتب کی کرامت تھی سکھائے گس نے اساعیل میں آداب فرزندی

یہی 'فیضان نظر' ہے جو اس وادی کا رہبر و رہنا ہے۔

ولیم جیمر کا یہ کہنا بھی درست ہے کہ یہ تجربہ ناقابل بیان ہوتا ہے ، اسی لیے صوفیا اپنے تجربات و کیفیات و معاملات کو سوائے آن لوگوں کے جو ان تجربات اور ساحل سے خود گزر

چکے ہوں بیان نہیں کرنے ۔ علامہ اقبال اسے 'شنید' و 'دید' کی اصطلاح میں فرسائے بین :

گفت دین عامیان ؟ گفتم شنید گفت دین عارفان ؟ گفتم که دید (جاوید نامه ص ۲۵)

أور

عصر حاضر را خرد زنجیں پا ست جان ہے نابے کہ من دارم کجا ست (جاوید نامہ ص عہ)

ولیم جیمز صوفی کی دوسری علامت یہ بتاتا ہے کہ اس قسم کا صاحب حال شخص اپنی شعوری کیفبت کو جذبہ و تأثر سے مشابہ ہونے کے باوجود علم و عرفان کی کیفیت سمجھتا ہے جس کی بدولت حفیقت حیات کی انہاہ گہرائیاں اس پر منکشف ہوتی ہیں جہاں استدلال عقل کی رسائی نہیں ۔ وہ ان کو نور حقبقت اور ماہیت صداقت محسوس کرنا ہے اگر چہ وہ ان دو دوسروں پر واضح نہیں کر سکتا ۔ ان کے مستند اور قابل اطاعت ہوئے کا حق الیقین ان کا لارمی عنصر ہے جو صاحب حال کی تمام زندگی پر اثر انداز ہوتا ہے ۔

ان دو علامتوں کو واہم جیمز ایک حد تک صوفی یا صوفیانه حال کی علامات تسلیم کرتا ہے کہ جہاں یہ دونوں موجود ہوں ایسے احوال کو صوفیانہ احوال قرار دینا چاہیے۔ یہ دونوں صورتیں صوفیا کے اپنے بیانات کی بھی تائید کرتی ہیں۔ ان کے علاوہ وہ دو اور علامتیں بتاتا ہے جو اس کے بقول اس قدر واضح تو نہیں ہیں مگرا کثر صوفیانہ احوال میں بائی جاتی ہیں: ان میں پہلی صورت یا علامت یہ ہے کہ یہ حالتی نہ مستقل ہوتی ہیں اور نہ دیر ہا۔ بقول علامت یہ ہے کہ یہ حالتی نہ مستقل ہوتی ہیں اور نہ دیر ہا۔ بقول

اس کے ایسا بہت شاذ ہوتا ہے کہ طویل عرصے تک یہ کیفیت باقی رہے ورنہ عام طور پر نصف ساعت ایک دو گھنٹوں کے بعد صاحب حال اپنے معمولی شعور میں واپس آ جاتا ہے اور ان کے گزر جانے کے بعد حافظے میں بھی ان کا پوری طرح اعادہ نہیں ہو سکتا البشہ جب ایسی کسی حالت یا کیفیت کا اعادہ ہوتا ہے یعنی اس کی تکرار ہوتی ہے اور وہ حالت بھر طاری ہوتی ہے تو وہ اس کو بھان لیتا ہے۔ اگر اس طرح کا اعادہ یا تکرار بار بار ہو تو وہ کیفیت یا حال زیادہ دیر پا اور ترقی یافتہ صورت اختیار کر لیتا ہے اور اس کی وسعت اور اسمیت میں بھی اضافہ ہو جاتا ہے۔ صوفیا نے اور اس کی موسوم کیا ہے۔ صوفیا نے اس کیفیت کو مقامات کے نام سے موسوم کیا ہے۔

حال و مقام کی تعریف میں صوفی کہنے ہیں :

''حق تعالیٰی کی جانب سے جو واردات سالک کے دل پر مثل قبض و بسط یا حزن و طرب یا ہیبت و انس ، یا مستی و بخودی یا از اقسام دیگر اچانک وارد ہوں حال ہے ۔ سالک کی بے عملی اور بے التفاتی سے حال زائل ہو جاتا ہے ۔ جب حال دائمی ہو جاتا ہے اور سالک کا ملکہ راسخہ بن جاتا ہے تو اسے مقام کہتے ہیں ۔ حال آتا ہے اور جاتا ہے ، مقام میں استقلال ہوتا ہے ۔ حال سے سابقہ اصحاب تلوین کو رہتا ہے ، اور مقام اصحاب ممکین کا حصہ ہے ۔ اس لیے حال سے مقام اعلیٰ ہوتا ہے ۔ اس لیے حال سے مقام اعلیٰ ہوتا ہے ۔ "

صوفیا کے بعض سلسلوں میں جو ساع اور غنا کو فبول کرنے ہیں ساع کے دوران جو کیفیت ہے اختیاری وجد کی صورت اختیار کرتی ہے اسے بھی حال کہتے ہیں ۔ یہ کیفیت کسی خاص سرحلہ پر کسی خاص شعوء نغیم آپنگ ، صوت یا مضمون سے پیدا ہوتی ہے۔

ه - شاه سید عد دوق ، سر دلبران--طبع ثانی ، طبع کراچی ۲۸۸، ه ص ۱۳۸۰ -

ظاہر ہے یہ مقام استقلال نہیں لیکن اسِ حال کو بھی اہل قال کا سمجھنا سمجھانا دشوار ہے -

آخری علامت کے سلسلے مبی ولیم جبمز لکھا ہے کہ ارادہ یا دوشش سے با دوجہ سے یا خاص جسانی اعمال سے ان احوال کے وارد بونے کا امکان بدا آئیا جا سکتا ہے لیکن بقول اس کے ورود کے بعد صاحب حال کی فون ارادی بالکل عطل ہو جاتی ہے اور اس دو محسوس ہونا ہے کہ وہ کسی اعلیٰ اور زبردست قوت کے تسلط اور اختبار میں ہے۔ آگے چل کر یہ مصنف لکھتا ہے کہ صوف کی یہ حالت ان حالنوں کے مماثل ہوتی ہے حن میں کسی کے اندر دوئی دوسری شخصبت کارفرما ہوتی ہے یا کوئی نبوت کے انداز کی باتیں کرنے نگتا ہے یا ہے ارادہ اس کے قلم سے کوئی انداز کی باتیں کرنے نگتا ہے یا ہے ارادہ اس کے قلم سے کوئی ہونے ہوئے لگتی ہے ۔ در اور اس فسم کی حالتوں اور صوفیانہ حال میں ہونے واضع کرنے ہوئے ولیم جیمز لکھتا ہے کہ یہ حالتیں بعد میں شعور در دوئی نفش نہیں چھوڑتیں لیکن صوفیانہ حالت جسے وہ وجدان کا نام دیتا ہے اس سے مختلف ہوتا ہے اور اس کے نقوش عال کے شعور میں باقی رہتے ہیں۔

ولیم جیمز نے اس فسم کے روحانی تجربات اور فوق الادراک احساسات اور کبفیات کی بعض مثالوں کا تجزیہ کیا ہے ۔ ان میں بعض مثالیں بمعرا (مثلاً ٹبی سن) کی ہیں ۔ بعض مثالیں مصنوعی طریقے سے سکر طاری کرنے کی بھی ہو سکتی ہیں مثلاً ایتھر یا نائٹرس او لسائل کو ہوا کی آسیزش سے ان کی تیزی کم کرکے سونگھا جائے دو میرب انگیز حد تک ان سے ایک سری\* شعور پیدا ہوتا ہے ولیم حبمز خود اپنے ایک تجربے سے اس کی تصدیق کرتا ہوتا ہے ولیم حبمز خود اپنے ایک تجربے سے اس کی تصدیق کرتا

<sup>۔ \*</sup>یہ نکتہ لطف سے خالی نہیں کہ ہارے بہان دیوا نے کو جمھی 'میری' ﴿
کہتے ہیں . غالباً اسی بناء پر کہ اس کے شعور کی 'توعیت 'شعور آ عقلی کی نوعیت سے مختلف ہوتی ہے ۔

# ے اور وہ اس نتیجہ پر پہنچتا ہے : <sup>۳</sup>

"ہارا معمولی بیداری کا شعور ، جسے ہم عقلی شعور بھی کہتے ہیں ، شعور کی ایک مضموص نوع ہے جس کے گرداگرد کئی انواع شعور اور بھی ہیں ۔ ہارے معمولی شعور اور ان انواع کے درمیان ہلکا سا باریک پر دہ ہے جو بعض حالات میں ہے جاتا ہے۔ شعور کے انواع ممکنہ ہارے معمولی شعور سے بالکل مختلف ہیں اسی لیے وہ ہارے عقل و ادراک اور زبان و بیان کے سانچوں میں نہیں ڈھل سکتے ۔"

أئے چل کر وہ پول بلڈ کے حوالے سے لکھتا ہے:

والهم اس روخ بسيط و منبسط مين داخل بدو جاتے ہيں ۔ اپني خودی بھی فراموش ہو جاتی ہے اور باق سب کچھ بھی غائب ہو جاتا ہے۔ سب کچھ ایک میں گم ہو جاتا ہے۔ ہاری زندگی کی جو اساس ہے اس میں نہ کوئی بلند ہے اور نہ کوئی پست ، ایک حیات مطلقہ کے سوا اور کچھ نہیں۔ اس کے اندر کوئی فرد اپنی انفرادی خودی محسوس نهی کرتا \_ وحدت قائم رہتی ہے۔ کثرت معدوم ہو جاتی ہے۔ ہر روح ذات مطلقہ بن جاتی ہے۔ اس خلوت الہیہ میں نہ کوئی دوئی ہے نہ کثرت نہ اضداد ۔ بس ایک دریائے وحدت موجزن ہوتا ہے۔ حق الیقین میں کوئی مسائل باق نہیں رہتے ۔ اس میں ماضی ، حال اور مستقبل کی تفریق و تقدیم نہیں۔ عام فلسفہ اس حقیقت سے آگاہ نہیں ہو سکتا ۔ فلسفی کا تو اس کتے کا سا حال ہے جو اپنی دم کو پکڑنے کے لیے تک و دو کر رہا ہے۔ وحدت کے متلاطم محر بیکراں میں ند محبت ہے ند نفوت ، نم لذت نم الم ، نم خير نم شر ، نم ابتدا نم انتما ، نم مقصد و غایت - "

ب ـ نفسیات واردات روحانی ، محوله بالا ص ۹ م. . . ه -

یہ صورت بالکل ایسی ہے جس کا بیان آکٹر وحدت وجود کے قائل صوفیہ کے بہاں بھی سلتا ہے جو ہمہ اوست کے نظریہ کے عامردار ہوئے ہیں۔ ولیم جیمز کے فاضل مترجم ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم سی میں حوم ، جو خود بھی ایک فلسفی تھے، اس ترجمے کا خلاصہ سحابی کے ان اشعار میں پیش کرتے ہیں ؛

عالم بخروش لا الله بهو است غافل بد کمان که دننمن است او یا دوست

دریا به وجود خویش موجے دارد خس بندارد که این کشاکش با او ست

یہ بحث ولیم جیمز نے ان لوگوں کے بیانات کی شہادتوں پر کی ہے ، جن پر ایسی حالتیں یا احوال سے ارادہ ایکلیک یا دواؤں کے اثر سے پیدا ہوئی ہیں۔ اس کے بعد وہ ہندوؤں ، عیسائیوں ، بدھ ست کے پیروؤں اور مسلمانوں کے بیانات کا تعجزیہ کرتا ہے کہ حو اپنی اپنی مذہبی زندگی میں اس شعور کے حصول کےلیر کیا کچھ طریقے اختیار کرتے رہے ہیں۔ ہندوستان کے اس مسلک کو وہ یوگ یا یوگا کہتا ہے جس میں مختلف ریاضتوں کے بعد باقاعدہ اور مسلسل کوشش سے غذا کے ضبط ، جسم کے آسن ، تنفس کے انداز ، فکری توجہ اور اختلاف ضبط کے طریقوں سے یوکی ادنلی فطری مفاضوں ہر غالب آ جاتا ہے اور اپنے جسم و نفس پر قابو ہا لینا ہے جسے سادھی نہتے ہیں اور اس حالت میں صاحب حال یوگی پر ایسے حقائق کا انکشاف ہوتا ہے جن تک انسان کی عام جبلت یا عقل کی رسائی نہیں ہو سکتی ۔ اس طرح جو علم یا ادراک حاصل بوتا ہے وہ ماورائے استدلال علم سے جو شعور سے جلتد تر فوق الشعور سطع پر حاصل ہوتا ہے ۔ ویدانتی بیان کرتے ہیں کہ کبھی کسی انسان پر بے ارادہ اور کوشش یک بیک بھی اس حالت کا کہ وہ

اپنی حالت یا ماہیت میں ایک آزاد ، قادر مطلق روح ہے ، انکشاف ہوتا ہے ۔ اس کو اپنی اور روح کل کی عینیت لافانی نظر آنے لگتی ہے جو محدودیت سے آزاد اور خبر و شر کے تضاد سے برتر ہے ۔

ولیم جیمز نے اس بحث کو خاصی تفصیل سے لکھا ہے اور متعدد مثالیں پیش کی ہیں۔ تصوف کے تاریخی پس منظر کی بحث میں ہم ان میں سے اکثر مباحث و موضوعات کا جائزہ لے چکے ہیں اس لیے ان کے اعادہ کی ضرورت نہیں۔ البتہ غزالی کی خود نوشتہ سوامخ عمری کے فرانسیسی ترجمے کے حوالے سے غزالی کے تجربات کا جو بیان ولیم جیمز کے یہاں ہے اس کا ایک اقتباس یہاں پیش کیا جاتا ہے ہے۔

''جب میں نے اپنی حالت پر غور کیا تو دبکھا کہ میں پر طرف سے علائق دنیا سے پابزعیر ہوں اور نفسانی غریکیں پر طرف سے حملہ آور ہوتی ہیں ۔ میں جو درس دیتا تھا وہ بھی خدا کے نزدیک کوئی پاکیزہ شے نہ تھی کیونکہ میں ندیکھا کہ میری علمی کوششیں شہرت و عظمت دنیوی کی خاطر تھیں ۔ میں بغداد کی بڑی درسگاہ میں بڑا امام اور معلم تھا ۔ اس کام اور عمدے کو یک بہ یک چھوڑ دینا آسان کام نہ تھا ، کوئی چھ ماہ تک میں شدید باطنی کش مکش میں مبتلا رہا ، مہاں تک کہ میری زبان بند ہوگئی ۔ اپنے آپ کو عاجز ہاکر اور اپنے ذاتی ارادے سے دست بردار ہو کر میں نے عاجز ہاکر اور اپنے ذاتی ارادے سے دست بردار ہو کر میں نے اپنے آپ کو عہمے اب اس کے سوا نہ کوئی چارہ نظر آتا تھا اور نہ یار و میں مددگار ۔ خدا نے عبھے جواب دیا ، جیساکہ وہ ہر اس محمیہت زدہ کو جواب دیا ، جیساکہ وہ ہر اس محمیہت زدہ کو جواب دیتا ہے جو اس کو پکارتا ہے ۔ اب عبھی محبیبت زدہ کو جواب دیتا ہے جو اس کو پکارتا ہے ۔ اب عبھی محبیبت زدہ کو جواب دیتا ہے جو اس کو پکارتا ہے ۔ اب عبھے محبیبت زدہ کو جواب دیتا ہے جو اس کو پکارتا ہے ۔ اب عبھے محبیبت زدہ کو جواب دیتا ہے جو اس کو پکارتا ہے ۔ اب عبھے میں اب اب عبے ۔

ے ۔ ایطباً ص ۱۸۵ -

جاہ و جلال اور مال و عیال کو ترک کرنے میں کوئی مشکل محسوس ند ہونی دھی ۔ چناعجہ میں بغداد سے نکل کھڑا ہوا ، فقط اشد ضروری اور ناگزیر زاد راہ اپنے پاس رکھ کر باق جہال جو کچھ بھی تھا ، تقسیم کر ڈالا ۔ میں شام چلا گیا جہال میں ۔و سال نک رہا ۔ میں نے وہاں کوئی شغل اختیار نہیں دیا ۔ سب سے انگ بھلک ناون میں میں نے اپنی خواہشوں اور نفس امارہ پر غلبہ حاصل کرنے کی کوشش کی اور تزکیہ نفس سے اپنی سیرت کی مکمیل میں لگا رہا تاکہ میرا دل پوری طرح ذات الہٰی کی طرف ہتے جہ ہو سکے ۔ اس کارزار نفس میں میں نے اپنی عربی مطالعہ سے میں میں نے اپنے مطالعہ سے میں کے اخذ دیر بھے ، جنہیں میں نے اپنے مطالعہ سے میں کہا تھا ۔"

جد و سمد کا به سلسلہ کم و بیش دس سال کے عرصہ پر محیط ہے ۔ اس عرصے میں غزالی حن مراحل سے گزرے ، جو تجربات انھیں حاصل ہوئے ان کی تفصیل میں حاصل ہوئے ان کی تفصیل میں جانے کی ضرورت نہیں ۔ صرف اننا اعتراف کافی ہے :

''اس خلوت سی مجھ پر ایسے حقائق کا انکشاف ہوا ، جنھیں ہان کرنا نو در کنار ان کی طرف اشارہ کرنا بھی ممکن نہیں ۔ مجھے یہ یقین ہوگیا کہ صوفیا کا راستہ خدا کا راستہ ہے ۔ وہ اپنے عمل اور اپنے سکون ، اپنے ظاہر اور باطن میں نور نبوت سے مستنیر ہوتے ہیں ۔"

تصوف یا صوفیانہ تجربات کے اس نفسیاتی تعارف کے بعد دیکھنا یہ ہے کہ اس باب میں علامہ اقبال کا نقطہ نظر کیا ہے ۔ اس سلسلے میں آن کے خطبات تشکیل جدید اللہیات اسلامیہ کا مطالعہ ناگزیر ہے۔

علامہ اقبال تسلیم کرتے ہیں کہ اسلام کی عقلی اساسات کی جستجو کا آغاز آنحضرت صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی ذات مبارک سے ہی ہوگیا تھا اور آپ دعا فرمائے تھے کہ اے اللہ مجھ کو اشیا کی اصل حقیقت سے آگاہ کر ، علاسہ کے الفاظ یہ بیں :^

ورآگے چل کر صوفیہ اور متکلمین اسلام نے اس سلسلے میں جو خدمات سرانجام دیں وہ ساری تاریخ ثقافت کا ایک نہایت درجہ سبق آمور باب ہیں ۔''

جیساکہ ہم پچھلے ابواب میں مختصر طور پر بیان کر چکے ہیں مختلف ادوار میں مسلمان مفکرین نے مختلف زاویوں اور نظریوں سے حقیقت تک پہنچنے کے لیے جد و جہد جاری رکھی ۔ کبھی محض عقل و منطق سے ، یونانی فلسفہ کی تائید و تقلید سے اور کبھی اس کی تردید سے ۔

Knowledge and علامہ اقبال کے بہلے خطبہ کا سوضوع Religious Experience

''حقیقت مطلقہ کے تمام و کال لقا کی خاطر ادراک بالحواس کے ساتھ ساتھ اس چیز کے سدرکات کا اضافہ بھی ضروری ہے جسے قرآن پاک نے فواد یا قلب سے تعبیر کیا ہے ۔''

علام، اقبال اس قلب کو ایک طرح کا وجدان یا اندرونی بصیرت سمجھتے ہیں ، جس کی پرورش بقول دولانا روم نور آفتاب سے ہوتی ہے اور جس کی بدولت ہم حقیقت مطلقہ کے آن پہلوؤں سے اتعمال پیدا کر لیتے ہیں جو ادراک بالحواس سے ماورا ہیں - علامہ فرمانے ہیں کہ قرآن محید کے نزدیک قلب کو قوت دید حاصل ہے اور اس کی اطلاعات بشرطیکہ ان کی تعبیر صحت کے ساتھ کی جائے اور اس کی اطلاعات بشرطیکہ ان کی تعبیر صحت کے ساتھ کی جائے

٨ - محوله بالا ص بم ـ

و . تشكيل جديد اللهيات اسلاميه ص ٧٣ -

دمی غلط نہیں ہونیں ۔ لیکن اسے کوئی پراسرار قوت نہیں سمجھنا چاہیے دلکہ حقیقت مطلقہ تک پہنچنے کا ایک طریقہ یا وسیلہ ہے ۔ جس میں باعتبار 'عضویات' حواس کا مطلق دخل نہیں ہوتا ۔ بایں ہمہ اس دید سے حاصل ہونے والا علم اور اس علم کے حصول کا یہ ذریعہ اسی فدر قابل اعتباد ہیں جس قدر کوئی اور طریق مشاہدہ یا آس طریق سے حاصل شدہ علم یا ادراک ۔ بعض ناقدین اس طرح کے خرے کو رد کرنے ہیں اور ان کی دلیل یہ ہے کہ چونکہ اس قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور التباس پر ہوتی ہے اس لیے اسے قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور التباس پر ہوتی ہے اس لیے اسے قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور التباس پر ہوتی ہے اس لیے اسے قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور التباس پر ہوتی ہے اس لیے اسے قدم کے مشاہدہ کی بنا واہمے اور التباس پر ہوتی کو تسلیم نہیں فیول نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلیم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلیم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلیم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلیم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلیم نہیں کرنا جاہیے ۔ علامہ اس دلبل یا دعوی کو تسلیم نہیں کو قرمائے ہیں :

''مذہبی مشاہدات کے حقائق بھی ویسے ہی حقائق ہیں جیسے ہارے دوسرے مشاہدات کے حقائق ۔''۱۰

اس طرح کے مشاہدات اور تجربات اور ان کی تنفید و تحقیق کے لیے جستجو کا سراغ ناریخ اسلام کے ہر دور میں ملتا ہے ، چنانچہ علامہ افبال اس سلسلے کا آغاز خود نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کی ذات گرامی سے کرتے ہیں ۔ ابن صیاد ایک وارفتہ نفس یہودی تھا ، اس کے انداز اور گفتگو نے حضور اکرم صلی الله علیہ وسلم کو اپنی طرف متوجہ کیا اور آپ نے اس کی آزمائش کے لیے طرح طرح کے سوالات ہوچھے اور مختلف حالات و کیفیات کے عالم میں اس کا مشاہدہ کیا ۔ ایک مرتبہ آپ (صلی الله علیہ وسلم) ایک درخت کے ہیچھے کھڑے ہوگئے تاکہ ابن صیاد کے کابات سن سکیں درخت کے ہیچھے کھڑے ہوگئے تاکہ ابن صیاد کے کابات سن سکیں لیکن اس کی ماں نے اسے حضور (صلی الله علیہ وسلم) کی موجودگی سے متنبہ کر دیا اور اس کی وہ حالت بدلگئی ۔ اس پر حضور مین الله علیہ وسلم) کی موجودگی رشاد فرمایا کہ اگر اس کی ماں اسے متنبہ نہ کر دیتی تو ساری دلیقت کھل جاتی۔ علامہ اقبال کے نزدیک آنحضرت صلی الله علیہ وسلم

<sup>.</sup> ١ - ايضاً ص به ١ -

کا اس وارفتہ نفس یہودی کا معائنہ معنی خیر تھا جس کی اہمیت کو سب بنے پہلے عالم اسلام میں ابن خلدون نے تعسوس کیا اور وہ نتیجہ لکالا جس کو آج کل ''نفوس تعت الشعور" (Subliminal self) کمیتے ہیں ۔ علامہ کا خیال تھا کہ جدید نفسیات نے حال ہی میں معسوس کر لیا ہے کہ شعور ولایت کے مشمولات کا بغور مطالعہ نہایت فروری ہے لیکن اس کا کوئی مؤثر علمی منہاج ابھی تک دریافت یا دستیاب نہیں ہوا جس سے ان مشمولات کا تجزیہ کیا جا سکے جن کا تعلق شعور کے ورائے عقل تعینات سے ہے ۔ شعور ولایت کا تجزیہ کیا ولایت کا تجزیہ کیا دریافت کا تجزیہ کرتے ہوئے علامہ کا ارشاد ہے :

- ہ۔ صوفبانہ مشاہدات کا پہلا مرتبہ حضوریت ہے۔ صوفیانہ مشاہدات کا تعلق جس عالم سے ہے اس کی تعبیر میں ہمیں ذات اللہیہ کا علم حاصل ہوتا ہے۔
- ہ۔ صوفیانہ مشاہدے کی دوسری خصوصیت ان کی ناقابل تجزیہ کلیت ہے (Wholeness)۔ صوفیانہ احوال میں حقیقت عطاقہ کے مرور کامل سے آشنا ہوتے ہیں جس میں ہر طرح کے مہیجات باہم مدغم ہو کر ایک ناقابل تجزیہ وحدت میں منتقل ہو جائے ہیں اور ناظر و منظور یا شاہد و مشہود کا امتیاز سرمے سے آٹھ جاتا ہے۔
- سے صوفی کا حال ایک لمحہ ہے کسی ایسے فرید ، وحید اور یکتا ہستی سے گہرے اتحاد کا جو اس کی ذات سے ماورا مگر اس کے باوجود اس پر محیط ہوگی اور جس میں صاحب واردات کی شخصیت گویا ایک لحظے کے لیے کالعدم ہو جاتی ہے ۔
- ہ۔ صوفیانہ مشاہدات ابد اعتبار نوعیت براہ راست تجربے میں آتے ہیں لہاندا ان تجربات کو جوں کا توں دوسروں تک پہنچانا

١١ - ايضاً ، ص ٠٠ -

نامحن ہو جاتا ہے اور ہی وجہ ہے کہ وہ فکر کی بجائے زیادہ تر احساس کا رنگ اختیار کر لیتے ہیں۔ لہاذا صوفی یا یغمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے تو اسے منطقی قضایا ہی کی شکل دے سکتا ہے ، یہ نہیں کہ اس کا مشمول من و عن دوسروں تک منتقل کر سکے ، . . . ، پھر اگر صوفیانہ مشاہدات کو دوسروں تک پہنچانا نامحکن ہے تو اس لیے بھی کہ یہ مشاہدات وہ غیر واضح احساسات یں جن میں عقلی استدلال کا شائبہ تک نہیں ہوتا ، لیکن ہارے بعض دوسرے احساسات کی طرح صوفیانہ احساس میں بھی تعفل کا ایک عنصر سامل رہنا ہے اور بھی مشمول تعقل ہے جس سے بالآخر اس میں فکر کا رنگ پیدا ہونا ہے ۔

رہ۔ جب صوفی کسی ذات سرمدی سے اتحاد و اتصال کی بدولت یہ عسوس کرتا ہے کہ زمان متسلسل کی کوئی حقیقت نہیں\*۔ لبکن اس کا دہ مطلب نہیں کہ زمان متسلسل سے اس کا تعلق سے من منفطع ہو جاتا ہے ، اس لیے کہ اپنی یکتائی کے

کھو نہ جا اس سحر و شام میں اے صاحب ہوش اک جہاں اور بھی ہے جس میں نہ فردا ہے نہ دوش

یہ وہی مقام ہے جہاں زبان متسلسل کی کوئی حقیقت نہیں ۔ اس سسنے میں علامہ کی مشہور نظم مسجد قرطبہ کا پہلا بند بھی پیش نظر رکھیے:

> تیرے شپ و روز کی اور حقیقت ہے کیا ایک زمانے کی رو جس میں نددن ہے نسرات

> > اور بعض دوسرے اشعار مثلاً:

عشق کی تتویم میں عصر رواں کے سوا اور زمانے بھی ہیں جن کا نہیں کوئی نام

<sup>\*</sup>علامه کا یہ شعر دیکھے:

باوجود صوفیانہ مشاہدات اور ہارے روزم، کے محسوسات و مدرکات میں کوئی ند کوئی رشتہ ضرور کام کر رہا ہے جس کا ثبوت یہ ہے کہ صوفیانہ احوال تا دیر قائم نہیں رہتے ، کو صاحب حال پر وثوق و اعتباد کا نہایت گہرا نقش چھوڑ جاتے ہیں - بہر حال صوفیہ ہوں یا انبیاء ، دونوں طبعی واردات کی دنیا میں واپس آ جاتے ہیں لیکن فرق یہ ہے کہ نبی کی بازگشت سے نوع انسانی کے لیے بڑے دور رس نتائج متر تب ہوتے ہیں ۔

پہلے خطبہ کے اہم موضوعات کے اس تجزیہ سے جو نتائج متر تب ہوئے ہیں ان کو مختصراً یوں کہ، سکتے ہیں :

- 1- علامہ اقبال صوفیائہ مشاہدے اور طریقے ، صوفیانہ حال اور اس تک رسائی کے امکانات کو ایک حقیقت تسلیم کرتے ہیں محض اس نیے کہ عقل مدر کہ با منطق یا عام معتقدات و تجربات جو ایک طرح کے عضویاتی Physiological ہوتے ہیں ان کی تائید نہیں کرتے ان کو رد نہیں کیا جا سکتا ۔
- ہ۔ یہ تجربات شعور کے عام تجربات سے مختلف ہوتے ہیں اور ان کا تعلق ایک بالا شعور یا ماورائے شعور عالم سے ہے۔
- ۳- ان تجربات کی توعیت ذاتی ، شخصی ، انفرادی ہوتی ہے ،
  اس لیے پوری طرح ان کو دوسروں تک پہنچانا یا منتقل کرنا
  دشوار ہے ۔ یہ دشواری ایک تو خود تجربے کی نوعیت کی ہے
  جسے کسی اور مثال ، ذریعے ، تشبیمہ ، استعار نے یا حوالے
  سے بیان نہیں کیا جا سکتا کیونکہ کوئی بھی مثال یا تشبیمہ
  یا استعارہ یا بیان اس کیفیت یا حال کی پوری ، بھرپور اور
  صحیح ترجانی نہیں کر سکتا ۔ جو چیز صرف محسوس کی
  جا سکتی ہے وہ بیان میں مقید نہیں ہوتی ۔ یہ تجربات

ادراک بالحواس (Sense perception) سے حاصل نہیں ہوئے ملکه ان کو سری (Mystic) کِمهنا چامیر - "يعنی وه سب احوال اور مشاہدات کشف ، المهام ، حدس اور وجدان جو كويا بلا منت حواس ہارے ليے علم كا ذريعہ بنتے ہيں اور جن کو ایسا ہی طبیعی ٹھہرانا چاہیے جیسے واردات حواس ، حیسا کہ خطبات کے مترجم نے اوضاحت کی ہے۔ خطبات میں نغظ صوفی اور صوفیانه (بلکه تصوف) کا استعال بهی بطور ایک مخصوص اصطلاح کے ہوا ، نہ کہ اس کے عام معنوں میں ، اور وہ بھی صرف اس صورت میں جب ان واردات کا تعاق عام انسانوں سے ہو۔ انبیا کے مشاہدات اور واردات میں بھی اگرچہ ادراک بالحواس کو مطلق دخل نہیں ہوتا اور اس لیر ان کی اور صوفبان، واردات کی نوعیت باوجود مشابهت الک سی نہیں ۔ انبیا کے علم کا سرجشمہ وحی اللہی ہے جس میں ظاہر ہے غلطی اور خطا کا شائبہ نک نہیں ہوتا ۔ ان مساہدات اور واردات کو صوفیانہ مشاہدات اور واردات سے مشاہت ہے تو صرف اننی کہ دونوں صورتوں میں ادراک بالحداس کا عمل معطل رہتا ہے۔ ورنہ انبیا کے مشاہدات کی حشیت اپنی جگہ پر مخصوص اور منفرد ہے ۔

علامہ افبال کے ان خطبات میں جا بجا اور ان کے اشعار میں بکثرت علم و دانش کی نارسائی کا ذکر ہے :

زندگی لچھ اور شے ہے علم ہے کچھ اور شے زندگی سوز جگر ہے ، علم ہے سوز دماغ

اقبال کے نزدیک اس سوز دماغ کا مقصد اور مال اسباب ظاہری اور حیات مادی جو حیات مادی جو

۱۲ - تشریحات - ص ن . رم)

مادہ اور مکان کی دنیا ہے ، اسے اقبال نے دانٹی برہانی کا نام دیا ہے۔ اس کے مقابلہ میں دانش کا ایک عنوان اور اس کی ایک سطح اور بھی ہے جسے وہ دائش نورانی کہتے ہیں :

اک دانش نورانی ، اک دانش بربانی ہے دانش بربانی حیرت کی فراوانی ہے دانش بربانی حیرت کی فراوانی ( بال جبریل ، ص ۱۹)

اس طرح اقبال کا نفطہ نظر بنیادی طور پر ان حکاء اور مفکرین سے مختلف ہو جاتا ہے جو محض عقل و دانش اور علم و تعقل کو ادراک اور عرفان کا وسیلہ قرار دیتے ہیں ۔ اس کے برعکس وہ ان صوفیہ کے نقطہ نظر سے قربب تر آ جائے ہیں جو عرفان و ادراک کو وحی ، وجدان ، ابک داخلی اندرونی اور ذاتی تجرب کا نتیجہ سمجھتے ہیں ۔ ان کے نزدیک فلسفیوں کی موشکافیوں سے ایک طلسم خبالی ضرور کھڑا ہو جاتا ہے لیکن اس سے حضوری حاصل خبیں ہوتی :

ہیکل کا صدف گہر سے خالی ہے اس کا طلسم سب خیالی انجام خرد ہے ہے حضوری ہے فلسفہ زندگی سے دوری

عصر حاض کا انسان فلسفہ اور دانش برہانی کے نتیجہ میں جن علوم و فنون کا مالک بنا ان سے بظاہر اس نے زندگی کے بہت سے مسائل حل کر لیے ، مشینوں اور سائنسی ایجادات و انکشافات نے ایک حد تک کائنات کے بعض عناصر کو اس کا تابع اور محکوم منا دیا ، لبکن اس دور نے انسان کے لیے بہت سے مسائل بھی ہیدا کر دیے جن کے حل کی تلاش میں وہ اب بھی سرگردادہ ہے ۔

بقول اقبال عقل و خرد انسان کے بعض مسائل کا حل ضرور پیش در دیتی ہے لیکن اسے عرفان ذات اس کے ذریعے اور وسیلمے سے حاصل نہیں ہو سکتا ۔ اس دور کی حالت یہ ہے کہ :

عشق ناپید و خرد می گزدش صورت مار عقل کو تابع فرمان نظر کر نه سکا

کھونڈنے والا ستاروں کی گزرگاہوں کا اپنے افکار کی دنیا میں سفر کر نہ سکا

اپنی حکمت کے خم و پیچ میں الجها ایسا آج مک فبصلہ نفع و ضرر کر نہ سکا

جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار لیا زندگی کی شب ِ ناربک سحر کر نہ سکا (ضرب کلیم)

علم کی یہ محرومی یا نارسائی عشق سے دور ہوتی ہے ۔ جاوید نامہ سر یہ اشعار دیکھے :

علم در اندیشه میگیرد مقام عشق را کاندانه فلب لاینام

علم نا از عشق برخوردار نیست جز تماشاخانهٔ افکار نیست

این کماشاخانہ سحر سامری است علم ہے روح انقدس افسون گری است

بے تجلی مرد دانا رہ نبرد از لکد کوب خیال خوبش مرد از لکد کوب خیال خوبش مرد سے تعلی زندگی رنجوری است عقل مهجوری و دین مجبوری است (جاوید نامد)

اور پیام مشرق کے یہ اشعار دیکھیے:

جز عشق حکایتے نددارم

پروائے ملامتے ندارم

از حادة علم المازم

از جلوهٔ علم بےنیازم سوزم ، گریم ، تیم ، گدازم

(ص ۳۷)

(ص ۱۲۲)

\* \* \*

عقلے کہ جہان سوزد ، یک جلوہ ہیباکش از عشق ہیاسوزد ، آئین جہانتابی عشق است کہ در جانت ہر کیفیت انگیزد از تاب و تب روسی تا حیرت فارابی (ص ۱۵٦)

بوعلی اندر غبار ناقه گم دست رومی پردهٔ محمل گرفت آن نفروتر رفت و تا گوهر رسید آن بگردائے چو خس منزل گرفت

\* \* \*

اور بال جبریل میں ارشاد فرماتے ہیں : نگہ الجھی ہوئی ہے رنگ و ہو میں خرد کھوئی گئی ہے چار سو میں

نہ چھوڑ اے دل فغان ِ صبحکاہی اماں شابد ملے اللہ ہو میں

(ص ۸۳)

\* \* \*

ترے سینے میں دم ہے دل نہیں ہے نرا دم گرمی عفل نہیں ہے گزر جا عقل سے آگے کہ یہ نور چراغے راہ ہے منزل نہیں ہے

(MZ )

\* \* \*

نے مہرہ باقی ، نے مہرہ بازی جبتا ہے رومی ، ہارا بے رازی

(ص ۱ ١)

\* \* \*

مثالیں اور بھی کلام اقبال سے پیش کی جاسکتی ہیں اور بعض مثالیں صوفیانہ مضامین کی بحث میں پہلے پیش بھی کی جا چکی ہیں لہاذا ان کے اعادے کی ضرورت نہیں۔ خلاصہ یہ کہ حقیقت کے ادراک کے لیے علامہ اقبال کا نقطہ نظر حکا اور فلسفیوں کے بجائے صوفیہ کے نقطہ نظر سے قریب تر ہے اور وہ بھی اکثر و بیشتر وہی اصطلاحات استعال کرتے ہیں جو صوفیہ کے یہاں رابح ہیں۔ مثلاً علم اصطلاحات استعال کرتے ہیں جو صوفیہ کے یہاں رابح ہیں۔ مثلاً علم و ادراک یہی وسیلہ جو تعقل سے مختلف ہے جو تجربہ ہے علامہ کے و ادراک یہی وسیلہ جو تعقل سے مختلف ہے جو تجربہ ہے علامہ کے

نزدیک وہ Intuition ہے۔ اس لفظ کا ماخذ 'دید' 'نظز' کا مفہوم ر کھتا ہے چنانچہ صوفیہ کے یہاں نظر اور خبر دو قسم کے ذرائع کے لیے استعال ہوا ہے۔ یہ نظر ، کشف ، وحی ، الہام سب کچھ ہے جس کی تلاش اور طلب صوف کو ہوتی ہے اور جس کی ترحانی بقول اقبال سولانا روم کے اس قطعے میں ہوتی ہے :"

دفتر صوفی سواد و حرف نیست جز دل اسپید مثل برف نیست

زاد دانش مند آثار قلم زاد صوف چیست ؟ آثار قدم

ہم چو صیادہے سوئے اشکار شد گام آپنو دید و بر آثار شد

چند گامش گام آبدو درخور است بعد ازان خود ناف آبدو رهبر است

راه رفتن یک نفس بر ہوئے ناف خوشتر از صد سنزل گام و طواف

تشکیل جدید اللهیات اسلامیہ میں مشمولہ چوتھے خطبے میں جس کا موضوع خودی ، جبر و قدر اور حیات بعد الموت ہے علامہ اقبال نے تصوف کے بعض اور فکری پہلوؤں کا ذکر کیا ہے اور ان کے بارے میں اپنا نقطہ نظر بھی پیش کیا ہے ۔ انسان کے بارے میں باتیں علامہ اقبال ببان کرتے ہیں ۔

ر ۔ اول یہ کہ انسان اللہ تعاللی کا برگزیدہ بندہ ہے۔

١٠ - تشكيل جديد النهات اسلاميه محوله بالا ص ١٠٠ -

م ـ ثانياً يد كد باوجود اپني خابيوں كے وہ خليفة الله في الارض

ے -

ہ۔ ثالثاً یہ کہ وہ ایک آزاد شخصیت کا امین ہے جسے اس نے خود اپنے آپ کو خطر ہے میں ڈال کر قبول کیا۔\*
اس سلسلے میں صوفیوں بالخصوص حسین منصور حلاج کا ذکر تعصیل سے کیا ہے:\*

''یہ صرف تصوف تھا جس نے کوشش کی کہ عبادات اور ریاضت کے ذریعے واردات باطن کی وحدت تک چہنجے ۔ قرآن پاک کے نزدیک یہ واردات علم کا ایک سرچشمہ ہیں جن میں ہمیں دو اور یعنی عالم تاریخ اور عالم فطرت کا اضافہ کو لینا چاہیے ۔ اب اگر مذہبی نقطہ' نظر سے دیکھا جائے تو ان واردات کا نشو و 'کما حلاج کے نعرہ' انا الحق میں اپنے معراج کا اس کی تعبیر وحدت الوجود کے معاصرین علی ہذا متبعین فرانسیسی مستشرق موسیو مے سینوں نے حلاج کی تعریروں کے فرانسیسی مستشرق موسیو مے ہیں ان سے تو یہی ظاہر ہوت جو اجزا حال ہی میں شائع کیے ہیں ان سے تو یہی ظاہر ہوت ہے کہ اس شہید صوف نے انا الحق کہا تو اس سے یہ نہیں سمجھنا چاہیے کہ اس شہید صوف نے انا الحق کہا تو اس سے یہ نہیں سمجھنا چاہیے کہ اسے ذات النہیہ کے وراء الورا ہونے سے محبی قطرہ دربا میں واصل ہوگیا\* حالانکہ یہ اس امی کا جیسے قطرہ دربا میں واصل ہوگیا\* حالانکہ یہ اس امی کا

<sup>\*</sup>ہارا اردو کا شاعر کس سادگی سے کہتا ہے: سب یہ جس بار نے گرانی کی اس کو یہ ناتواں اٹھا لایا

م ر . تشكيل جديد اللهيات اسلاميد ص مهم و ومابعد . -

<sup>\*\*</sup> مرزا غالب فرمات بين:

ادراک بلکه علی الاعلان اظهار تها که خودی ایک حقیقت بهدا کر لی به جو اگر ایک عمیق اور ایک بخته تر شخصتیت بهدا کر لی جائے تو ثبات و استحکام حاصل کر سکتی ہے۔ اس الحاظ سے دیکھا جائے تو کچھ بوں معلوم ہوتا جیسے حلاج ان الفظ میں متکلمین کو دعوت مبارزت دے رہا تھا۔"

علامہ نے بجا طور پر اگلے سطور میں مطالبہ کیا ہے کہ مسلمانوں کو صوفیانہ تجربوں کے مطالعے، تشریج اور تفہیم کے لیے جس منہاج کی ضرورت ہے اور جو آج کے حالات کا نقاضہ ہے، ماضی سے رشتہ منقطع کیے بغیر اسلام پر بحیثیت ایک نظام فکر از سرنو غور کریں اور انھوں نے اس سلسلہ میں شاہ ولی اللہ دہلوی اور جال الدین افغانی کی کوششوں کی تعریف کی ہے ۔ علامہ اقبال سسلمانوں کے دینی افکار کی تاریخ میں تصوف اور صوفیوں کے کردار کی اہمیت اور آل کی مؤثر حیثیت کو جانتے تھے اور اس کا اعتراف ان کی تحریروں میں جا بجا ملتا ہے ۔ اسی لیے وہ اس نقطہ نظر سے تاریخ تصوف اسلام می تب کرنا چاہتے تھے ۔ اس کا اشارہ ان کے مکانیب تصوف اسلام می تب کرنا چاہتے تھے ۔ اس کا اشارہ ان کے مکانیب اور ملفوظات میں بار بار سلتا ہے لیکن افسوس ہے کہ اپنی دیگر مصروفیات اور آخر عمر میں صحت کی خرابی کی بناء پر وہ اس اہم موضوع کی تکمیل نہ کر سکے ۔ اس کے فکری پہلو سے متعلق بعض موضوع کی تکمیل نہ کر سکے ۔ اس کے فکری پہلو سے متعلق بعض خیالات جاں مختصراً بیان کیے جاتے ہیں ۔

ا علامہ اقبال کے نزدیک قلب ایا فواد جس کا ذکر قرآن حکم میں ہے ایک طرح کا وجدان یا اندرونی بصیرت ہے جس کی بدولت ہم حقیقت مطلقہ کے آن چلوؤں تک چنچتے اور ان سے اتصال پیدا کر لیتے ہیں جو ادراک بالحواس سے ماورا ہیں اور اس قوت دید سے حاصل شدہ اطلاعات (ادراکات) بشرطیکہ ان کی تعبیر صحت کے ساتھ کی جائے کبھی غلط نہیں ہوتیں ۔ آس مسئلہ پر ہم سطور بالا میں اظہار خیال کرچکے ہیں ۔

ہ ۔ یہ صوفیانہ تجربہ ''فوری'' ہونا ہے ۔ ایک لمحہ اور ایک آن میں حقیقت مطلقہ نک رسائی ہو جاتی ہے ۔ اس منزل آگاہی تک رسائی ایک لمحہ میں ہو جاتی ہے ۔

عشق کی ایک جست نے طے کو دیا قصہ تمام اس زمین و آسان کو ببکراں سمجھا نبھا میں (بال جبریل)

وادی عننق بسے دور و دراز است ولے طے شود جادۂ صد سالہ بہ آہے گاہبے (زبور عجم)

اہل خرد اس وادی میں بھٹکتے رہتے ہیں ۔ آن کے شب و روز اسی میان عب و حضور ، گزرتے ہیں :

ر به ب فلاطوں سیان غیب و حضور ازل سے اہل خرد کا مقام ہے اعراف

نوے ضمیر پہ جب مک نہ ہو نزول کتاب گرہ کشا ہے نہ رازی نہ صاحب کشاف (بال جبریل ص ۵۵)

علاج ضعف یقیں ان سے ہو نہیں سکتا غریب اگرچہ ہیں رازی کے نکتہ ہائے دقیق (بال جبریل ص ۲۷)

اس طرح کی بصبرت اور اس طرح کا ادراک جو یقین کے ساتھ حقیقت مطلقہ تک رسائی کا ذریعہ بن سکے فلسفہ و حکمت کی کتابوں سے نصیب نہیں ہوتی ؛ دید یا نظر سے حاصل ہوتی ہے :

دین مجو اندر کتب اے ہے خبر علم و حکمت از کتب دین از نظر

بوعلی دانندهٔ آب و کل است بیخبر از خستگیهائے دل است

نیش و نوش بوعلی سینا بهل چاره سازی پائے دل از اہل دل

مصطفلی م بحر است و موج او بنند خیز و این دریا بجوئے خویش بند (مثنوی مسافر ص ۲۱)

عقل گو آستان سے دور نہیں اس کی تقدیر میں حضور نہیں

دل بینا بھی کر خدا سے طلب آنکھ کا نور دل کا نور نہیں (ہال جبریل ص سم)

#### \* \* \*

خرد کے پاس خبر کے سوا کچھ اور نہیں ترا علاج نظر کے سوا کچھ اور نہیں (بالی جبریل ص ہے)

اس کا مطلب یہ نہیں کہ اہل دل اپنے گرد و پیش سے آنکھیں بند کر کے راہبانہ زندگی اختیار کر لیں نب ہی دل کی آنکھ کھلتی ہے۔ قرآن حکم میں بار بار آیات اللہی کا تذکرہ ہے اور انسان کو بار بار دعوت دی گئی ہے کہ وہ ان آیات اللہی پر نظر رکھیں:

ہرچہ می ببنی ز انواز حق است حکمت اشیا ر اسرار عق است

ہر کہ آیات خدا بیند حر است اصل این حکم 'آنظر' است

(دننوی پر چه باید کرد ، م ده)

اور جو اس حقیقت مطلقہ یا اور مطلقہ تک حفل و خرد ، فلسفہ و حکمت کی ماد سے رسائی چاہتا ہے اس کی مثال ایسی ہے جیسے دوئی سخص چراغ لے کر آفنات نلاش کرنے نکلے ۔

به خرد راه عسق می پوئی ؟ به چراغ آفتاب می حوثی

(پیام ، شرق ص ۱۹۸۳)

س - صوفیانہ مشاہدات اور تجربات کی ایک خصوصبت ان کی ناقابل تجرید کلیب ہے (Wholeness)؛ اس کا ذکر بھی ہم سطور بالا میں کر چکے ہیں - علامہ اس کو ایک مثال سے اس طرح واضع کرتے ہیں : "

''جب میں اپنی پیش نظر منبر کا مشاہدہ کرتا ہوں تو اس مشاہدے کے لانعداد مدلول منبر کے واحد مشاہدے میں ضم ہو جانے ہیں۔ بالفاظ دیگر مدلولات کی اس کثرت سے میں صرف وہی مدلول انتخاب کرنا ہوں جن کا تعلق زمان و مکان کے ایک خاص نظام سے ہے اور جن کو منبر کے حوالے سے باہم سمو کر میں اس کا ایک تصور قائم کر لیتا ہوں۔ لیکن صوفیانہ احوال میں خواہ یہ احوال کیسے بھی واضح اور متنوع کیوں نہ ہوں ، فکر سمٹ کر ایک نقطے ہو آ جاتا ہے

ه و - تشكيل محوله بالا ص ٢٠ -

اور اس فسم کے تجزیے کا کوئی امکان ہی باقی نہیں رہتا ۔" گرچہ ہے افشائے راز ، اہل نظر کی فغاں ہو نہیں سکتا کبھی شیوہ رندانہ عام (بال جبریل ۲۲)

عقلی شعور اور صوفیانہ مشاہدہ کا عمل ایک دوسرے سے مختلف ہونا ہے، علامہ اقبال کے حوالہ سے ہم اس کا ذکر پہلے کرچکے ہیں۔ صوفیہ کا بھی بھی عقیدہ ہے۔ احکام توحید کی بحث میں حضرت علی المجوہری میں نے سہل بن عبدالله کا ایک قول نقل کیا ہے: "ا

'دلها می شناسد ویرا بیگانگی و عفلها ادراک نکنندش از روئے چگونگی و به بیند ویرا یعنی در عقبی بچشم سر بی ازانک ذات ویرا بینند و یا نهایتهائے را ادراک کنند و این نفظے جاسع است مرکل احکام توحید را"۔

س موفیانہ تجربے یا حال کی ایک خصوصبت علامہ کے نزدیک یہ ہے کہ اسے بیان نہیں کیا جا سکتا اور اس کا ابلاغ تمام و کال کسی دوسرے تک ممکن نہیں ہے ۔ ہم اس کی طرف پہلے اشارہ کر چکے ہیں ۔ اس پر بعض حضرات کو شاید یہ اعتراض ہو کہ اگر فی الحقیقت صوفیانہ تجربات ناقابل انتقال یا ناقابل ابلاغ ہیں تو پھر آن کی صدافت کی تصدیق کیسے یا ناقابل ابلاغ ہیں تو پھر آن کی صدافت کی تصدیق کیسے ممکن ہے ۔ یہ اعتراض درست نہیں ہے ۔ بعض فلاسفہ اتسلم کر لیں تو پھر کرتے ہیں کہ اگر ہم اس مفروضہ کو تسلم کر لیں تو پھر صوفیانہ حال کے علاوہ بعض اور اعلیٰ ترین جالیاتی اور حسی صوفیانہ حال کے علاوہ بعض اور اعلیٰ ترین جالیاتی اور حسی

Reason and Intuition in Iqbal's Poetry-Riffat Burki. Journal of the Regional Culture Institute Vol. VII, No 4

۱۹ - کشف المحجوب محولہ بالا ص ۲۹۵ - در تقصیل کے لیے دیکھیر:

تجربات کو بھی رد کرنا یا ان کی حقیقت سے انکار کرنا پڑے و کہ محسوس کرنے والا محسوس کرتا ہے زبان پوری طرح اس کی ترجانی سے قاصر ہوتی ہے ۔ بہ بات نو بالکل عام مشاہدے کی ہے کہ جذبات کی شدت کے موقع پر زبان پر اتنی قدرت نہیں ہوتی کہ بیان پر حاوی ہو ۔ ایسے وقع پر 'بے زبانی زبان' اور خاموشی گفتگو' بن جاتی ہے ۔ لیکن اس سورت میں کوئی جذبے کی حقیتت یا اس کے وجود سے انکار نہیں کر سکتا ۔ علامہ اقبال کے نزدیک اس صورت میں آتی ہے کہ صوفیانہ تجربات براہ راست مال اس سبب سے پیش آتی ہے کہ صوفیانہ تجربات براہ راست ہی تجربے میں آتے ہیں اور بھی وجہ ہے کہ وہ فکر کی عبائے زیادہ نر احساس کا رنگ اختیار کو لیتے ہیں لہذا صوفی یا پخمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے ہخمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے ہخمبر جب اپنے مذہبی شعور کی تعبیر الفاظ میں کرتا ہے دو اسے سطتی قضایا ہی کی شکل دے سکتا ہے ، یہ نہیں کہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ صوفی کا مشاہدہ حال ہے قال نہیں ۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ صوفی کا مشاہدہ حال ہے قال نہیں ۔

ملندر جز دو حرف لااللہ کچھ بھی نہیں رکھتا فقبہ می نسمر فاروں ہے لغت ہائے حجازی کا

جاوید نامہ میں اسی حقینت کو ایک دوسرے انداز میں یوں بیان کیا ہے:

گفت این علم و ہنر ؟ گفتم کہ پوست گفت حجت چیست ؟ گفتم روئے دوست

(ص ۲۷)

۵ - جیساکہ ہم ہلے نقل کر چکے ہیں علامہ اقبال کے نودیک صوفیانہ تجربے یا حال میں زمان و سکان کا تصور وہ نہیں وہتا

١٨ - تشكيل جديد النهيات اسلاميه محوله بالا ص ٣٠ و مابعد \_

جو ہارے عام شعور اور مشاہدے سے تعلق رکھتا ہے تاہم اس کا یہ مطلب نہیں کہ صوف کا تعلق زمان متسلسل سے منقطع ہو جاتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ صوفیانہ حال یا مشاہدہ زیادہ دیر تک قائم نہیں رہتا اور صوفی اپنی طبیعی دنیا کی واردات میں واپس آ جاتا ہے۔

صوفیانہ مشاہدے کے بارے میں علامہ اقبال کے نقطہ نظر کی اس وضاحت کے بعد نصوف کے بعض عناصر کے بارہے میں بھی آن کے اقوال و افکار کا جائزہ لینا چاہیے ۔ ان میں سے بعض کا ذکر ہم 'اقبال کا مسلک کلام اقبال کی روشنی میں' کر چکے ہیں۔ اختصار کے ساتھ یہاں اس بحث کو مکمل کیا جاتا ہے:

#### ١ - وحدت وجود

وحدت وجود یا ہمہ اوست کا تصور ہمسے بعض صوفیہ کے مسلک میں اور بعض صوفیانہ اقوال میں سلتا ہے علامہ اقبال اس مسلک میں اور بعض صوفیانہ اقوال میں سلتا ہے علامہ اقبال اس فبول نہیں کرتے ۔ اس کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں ۔ خواجہ حسن نظامی کے نام ایک خط میں اس مسئلہ کے بارے میں علامہ کے یہ خیالات فابل غور ہیں:

'میری نسبت بھی آپ کو معلوم ہے کہ میرا فطری اور آبائی میلان تصوف کی طرف ہے اور یورپ کا فلسفہ پڑھنے سے یہ میلان اور بھی تیز ہوگما تھا کیونکہ یورپین فلسفہ بہ حیثیت مجہوعی ''وحدت الوجود'' کی طرف رخ کرتا ہے۔ مگر قرآن میں تدبر کرنے اور تاریخ اسلام کا بغور مطالعہ کرنے سے مجھے اپنی غلطی کا احساس ہوگیا اور میں نے محض قرآن کی خاطر اپنے قدیم خیال کو ترک کر دیا اور اس مقصد کے لیے مجھے اپنے فطری اور آبائی رجحانات سے ایک خوفناک دماغی اور قلبی جہاد کرنا پڑا۔''

اس کے بعد علامہ نے 'ایرانی تصوف کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اس طرح کے تصوف میں جو ان کے نزدیک اسلامی نہ تھا مختلف اقوام و مسالک حتلی کہ قرمطی تحریک کے بھی رہبائیت کے اجزا شامل ہوگئے تھے جن کا مقصد قیود شرعبہ اسلامیہ کو مٹانا اور ان کی شکست و ریخت تھا جس سے ظاہر ہے ملت اسلامیہ کو صدمہ بہنجا ۔ علامہ نے حضرت مجدد الف ثانی (رحمداللہ علیہ) کے مکتوبات سے یہ فول بھی نفل کیا ہے کہ ''گسستن' عین اسلام ہے اور ''یہوسٹن' رہبائیت یا نصوف ایران ہے ۔ اس باب میں وہ حضرت محدد الف ثانی کے مسلک کو جو وحدت وجودی کے انکار اور وحدت نہودی کے انکار اور وحدت نہودی کے افرار کا مسلک ہے ، قبول کرتے ہوئے لکھتے وحدت نہودی کے افرار کا مسلک ہے ، قبول کرتے ہوئے لکھتے

''آپ نے تصوف کی اصطلاح میں اگر میں اپنے مذہب کو بیان کروں نو بہ ہوگا کہ 'شان عبدیت النہائی کال روح انسانی ہے ۔'' ہے ۔ اس سے آگے اور کوئی مرتبہ نہیں ہے ۔''

پھر وہ 'توحید' اور 'وحدت الوجود' کے فرق کو واضح کرتے ہوئے فرمائے ہیں کہ صوفیہ سے ان دونوں کے مقاہیم سمجھنے میں علطی ہوئی ہے ۔ دونوں اصطلاحیں مترادف نہیں ہیں ۔ توحید کا مفہوم مذہبی ہے اور وحدت الوجود کی فلد البتہ کثرت ہے ۔ کثرت نہیں بلکہ شرک ہے ، وحدت الوجود کی فلد البتہ کثرت ہے ۔ علامہ کے خیال میں صوفیہ نے فلسفہ اور مدہب کے ان دو مختلف مسائل کو ایک ہی سمجھ لیا اس لیے ان سے یہ علطی ہوئی ۔ مزید یہ کہ صوفیہ نے وحدت الوجود کی کیفیت تو محض ایک مقام بتایا یہ کہ صوفیہ نے وحدت الوجود کی کیفیت تو محض ایک مقام بتایا ہے اور شبخ اکبر یعنی محی الدبن ان العربی کے نزدبک یہ انتہائی مقام ہے اور اس کے آگے عدم محض ہے ۔ لیکن سوال یہ ہے کہ آیا بہ مقام کسی حقیقت نفس الامری کو بھی واضع کرتا ہے یا نہیں ، مقام کسی حقیقت نفس الامری ہے نو یہ کیفیت وحدت الوجود

جو سالک پر طاری ہوتی ہے محض ایک دھوکہ ہے اور مذہبی یا فلسفیانہ اعتبار سے اس کی کوئی وقعت نہیں ہے اور اگر یہ کیفیت وحمنت الوجود ایک مقام ہے اور کسی حقیقت نفس الامری کا اس سے انکشاف نہیں ہوتا تو پھر اس کو معقولی طور در ثابت کرد بھی نے سود ہے ۔

علامہ اقبال نے بعض اقوال جو وحدت الوجود کے قائل صوفیہ سے منسوب ہیں اور ان کے معنی عام طور پر اتحاد و انصال کے لیے جائے ہیں ، ایک دوسر سے مفہوم میں لیے ہیں ۔ فرمانے ہیں : ا

''عالم اسلام نے بھی جب آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد کے مطابق کہ انسان اپنے اندر اخلاق اللہیہ پیدا کر می مذہبی مشاہدات اور واردات کی طرف قدم بڑھایا نو جبسا ک مطالعے سے پتہ چلتا ہے ، اس تقرب و اتصال کی ترجانی کچا اس قسم کے اقوال میں ہوتی رہی مثلاً 'اناالحق' یا 'اناالدھر 'میں ہوں قرآن ناطق' (علی) 'ما اعظم شانی' (بایزید) ، لہلذ اسلامی تصوف کے اعللی مراتب میں اتحاد و تقرب سے یہ مقصود نہیں تھا کہ متناہی خودی لامتناہی خودی میں جذب ہو کر اپنی ہستی فنا کر دے بلکہ یہ کہ لامتناہی متناہی آغوش عبت میں آ جائے ۔

سولانا روم نے کیا خوب کہا ہے:
علم حق در علم صوف گم شود
این سخن کے باور مردم شود"

ې . سکر و صعو

سکر کی تعریف صوفی یوں کرتے ہیں :''

١٩٩ ص ١٩٩ - تشكيل جديد اللهيات اسلاميه ، ص ١٩٩ -

٠ ٢ - سر دلبران ، محوله بالا ، ص ١٩٨ -

ور ميرت و وحشت ، وولم و غاين بيخودى و ملهوشى و تعطل عقل جو مشاہدة جال معشوق كا نتيجه هو ، يه وه حالت ہے جو غبت سے تقویت باتی ہے اور طرب و التذاذ كا باعث هوتی ہے ۔''

اور صحو کی تعریف ہے:

ورعارف کا غیبت سے احساس کی جانب واپس آنا ۔

صوفیہ کے بعض گروہ سکر کے اور بعض صحو کے قائل ہیں۔ مثلاً سلسلہ طیفوریہ کے صوفی سکر کے قائل ہیں۔ ان کے بارے میں صاحب کشف المحجوب کا بیان ہے:"

''این گروه تولی با بویزید طیغور بن عیسلی البسطامی (رحمةالله علیه) کنند و و ن از رؤساء متصوف بود و از کبراء انشان و طریق و ن غلبه و سکر بود ۔"

سکر اور صحوکی نعریف یہ ہے:

''سکر و غلبه عبارتیست کے ارباب معانی کردہ اند از علبہ معنی را حق تعاللی و صعو عبارتے از حصول مراد و اہل معانی را اندرین معیی سخن بسیار ست ۔''

اس کے بعد فرماتے ہیں ایک گروہ ایسا ہے جو سکر کو صحو پر ترجیع دیتا ہے جیسا کہ طیغوریہ سلسلے کے بعض اکابر ہیں اور ایک گروہ صحو کو سکر پر نرجیع دینا ہے جیسا کہ فرقہ جنیدیہ ۔ ان کے بارے میں صاحب کشف المحجوب کا ببان یہ ہے : "

''اما الجنیدیہ ، تولی جنیدیان بابوالقاسم الجنید بن محمد ' ''کنند (رضی اللہ نعالئی عند) و اندر وقت وے

<sup>،</sup> ۲ - ایضاً ، ص ۲ ج ۲ -

٣٢ ـ كشف المحجوب ، محوله بالا ، ص ٢٢٩-٢٩ - -

۲۳ ـ ايضاً ، ص ۲۳۵ ـ

ورا طاؤس العلماء گفتندے و سید این طائفہ و امام الاہم، ایشان بود ، طریق و مے مبنی ہر صحو است ہر عکس طیفوریان ، و اختلاف و مے گفتہ آمد و معروف ترین مذاہب و مشہور ترین مذہب ویست و مشائخ من (رحمة الله علیہ) جملہ جنیدی بودہ اند ۔"

صاحب کشف المحجوب کا اپنا مسلک بھی جنیدیہ یعنی صحو

کا ہے۔ انھوں نے حسین بن منصور حلاج کا ایک واقعہ بیان کیا

ہے کہ وہ اپنے پیر طریقت عمرو بن عثان سے تبرا کر کے جنید
(رحمة الله علیہ) کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے دریافت فرمایا
کیسے آئے۔ جواب دیا ''تا باشیخ صحبت کئم" شیخ نے جواب دیا
''ما وا با مجانین صحبت نیست کہ صحبت یا صحت باید۔" یعنی
میں دیوانوں اور مجنونوں سے صحبت نہیں رکھتا کہ صحبت رکھنے
کے لیے صحت درکار ہے۔ گویا جنید (رحمة الله علیہ) کے نزدیک
منصور مخبوط الحواس تھے۔ جنید (رحمة الله علیہ) کا اپنا قول ہے
منصور عبارت از صحت حالست باحق۔"

ظاہر ہے علامہ اقبال رحمة الله علیہ حالت صحو کو حالت سکر پر نرجیح دیتے ہیں اور اس کا اعتراف ان کی تحریروں میں موجود ہے۔

س ۔ رضا

صوفیہ نے رضاکی تعریف یوں کی ہے :"

والله تعاللی پر اعتباد کلی رکهنا اور اس کے ہر برتاؤ سے خوش رہنا ، اس کا ادنلی مرتبہ صبر ہے اور اعللی مرتبہ تسلیم ۔''

م ہ ۔ ایضاً ، ص ۲۴۵ ۔

۲۵ - سر دلیران ، عوله بالا ، ص ۱۵۸ -

صوفید سیر فرا، محاسبیہ جن کا سلسا، ابو عبدالله الحارث بن الاسد کی پہنچتا ہے ، رضا کو جملہ مقامات سے اعلی قرار دیتے ہیں ۔ " محاحب کشف المحجوب علی لکھنے ہیں کہ رضا دو طرح کی ہے :

وربکے رضائے خداوند از بندہ و دیگر رضائے بندہ از خداوند نعاللی و تقدس ۔''

''اما حقیقت رضائے خداوند عزو جل ارادت ثواب و نعمت و کرامت ہندہ باشد و حقیقت رضائے بدہ اقامت بر فرمانہائے ویے و گردن نہادن مر احکام ویرا ، پس رضائے خداوند تعالئی مندم است ہر رضائے بندہ ۔''

صاحب کشف المحجوب نے اس مسئلہ کو نہایت نفصیل سے لکھا ہے اور اس میں اختبار کی بحث بھی آگئی ہے۔ علامہ اقبال کا نقطہ نظر اس ماب میں ان کے اس مشہور شعر سے واضح ہے:

خودی دو کر بلند ادنا کہ ہر تقدیر سے پہلے خدا بندے سے خود پوچھے بتا نیری رضا کیا ہے

بم . فقر

اس موضوع پر ہم چلے تفصیل سے اظہار خیال کرچکے ہیں ، صوفیہ کا عام مسلک یہ ہے کہ نونگری پر محتاجی کو ، کثرت پر قلت کو ، آرام پر تکلیف کو برجیح دیتے ہیں۔ اقبال اس حد تک ان چیزوں کی تردید کرتے ہیں جہاں ان سے خودی کو ضعف چنچتا ان چیزوں کی تردید کرتے ہیں جہاں ان سے خودی کو ضعف چنچتا ہے لیکن فقر کے اس تصور کو جس میں قناعت اور خودداری کے ساتھ توکل ہو بصارت اور بصیرت کے لیے ضروری سمجھتے ہیں:

٢٦ ـ كشف المحجوب ، بمولم بالا ، ص ٢١٩ ـ

ے - ایضاً -

گرچه باشی از خداوندان ده فقر را از کف مده ، از کف مده ، از کف مده این تو بست این کهن مع از نیاگان تو بست! در جهان جز درد دل سامان مخواه نعمت از حق خواه و از ملطان مخواه! امع بسا مرد حق اندیش و بحبیر میشود از کثرت نعمت ضریر! کثرت نعمت ضریر! کثرت نعمت ضریر! کثرت نعمت گداز از دل برد نیاز از دل برد از میآرد نیاز از دل برد اللها اندر جهان گردیدهام الدر جهان گردیدهام!

(جاوید نامه ، ۲۸۲)

با تو گویم معنی این حرف بکر غربت دین نیست فقر ابل ذکر

### قرب و محبت اللهي

اس موضوع پر صوفیہ نے بہت کچھ لکھا ہے اور اس کی کچھ تفصیل ہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں ۔

قرب و بعد کی تعریف صوفیانہ اصطلاح میں یوں ہے:^\*

''قرب صفات النہی سے منصف ہونا ، سیر قطرہ مجانب دریا ، رفع تعینات ، حجاب خودی کا آٹھنا ۔''

٢٨ - سر دلبران ، محوله بالا ، ص ٢٨٠-٢٨ -

اور 'بعد' تقید بھیود صفات بشری ، لذات نفسانی میں گرفتار رہ کر مبداء حقیقی سے دوری اور حقیقت حال سے بے خبری میں رہنا ۔ انسان اپنے سے جننا قریب ہے حُق سے اتنا ہی دور ہے ۔ یہ قرب و بعد مکانی نہیں بلکہ صفاتی و حالی ہے ۔

صوفی کہنے ہیں کہ قرب کا حصول نور اللمی کے بغیر میسر نہیں ہوتا ، اس نور کے ہرتو سے سالک کی ہستی مجازی دور ہو کر ایر تقرب شہودی حاصل ہوتا ہے۔

علامہ اقبال ان معنوں میں اس تقرب با قرب شہودی کو فبول نہیں کرتے جہاں سالک کی ذات اس کی خودی معدوم یا ضم ہو جائے ۔ ہاں جیسا کہ انھوں نے لکھا ہے شہود میں تجربے کی اخری منزل ان کے نزدیک عبدیت ہے جس کا ذکر حضرت مجدد الف ثانی نے بھی فرمایا ہے ۔ قرب و محبت اللہی کے باب میں علامہ کے بعض اشعار یہ ہیں :

بی مع الله بر کرا در دل نشست از جوان مردے طلسم من شکست

کر تو خواهی من نباشم درمیان لی مع الله بازخوان از عین جان

(جاوید نامه ، ص ۲۹)

علامہ اپنے ایک مکتوب میں خواجہ حسن نظامی کو لکھتے ہیں : "
'آپ کو یا دہوگا کہ جب آپ نے مجھے''سرالوصال'' کا خطاب
دیا تھا تو میں نے آپ کو لکھا تھا کہ مجھے ''سر الفراق''
کہا جائے ۔ اس وقت میرے ذہن میں بھی امتیاز تھا جو

و ۲ - خطوط اقبال مرتبه رفيع الدين، باشمى ، مكبه خيابان ادب لابور، ۱۱۲-۱۱۶ ص ۱۱۹-۱۱ -

اگر میں اپنے مذہب کو بیان کروں تو یہ ہوگا کہ شان عبدیت انتہائی کال روح انسانی کا ہے اس سے آگے اور کوئی مرتبہ یا مقام نہیں ، یا محی الدین ابن العربی کے الفاظ میں علم معض ہے ۔ بالفاظ دیگو یوں کہیے کہ حالت سکر منشائے اسلام اور قوانین حیات کے مخالف ہے اور حالت صعو جس کا دوسرا نام اسلام ہے قوانین حیات کے عین مطابق ہے اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا منشاء یہ تھا کہ ایسے اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا منشاء یہ تھا کہ ایسے آدمی پیدا ہوں جن کی مستقل حالت کیفیت صحو ہو۔ آدمی پیدا ہوں جن کی مستقل حالت کیفیت صحو ہو۔ میں صدیق و عمر تو بکثرت ملے مگر حافظ شیرازی کوئی میں صدیق و عمر تو بکثرت ملے مگر حافظ شیرازی کوئی نظر نہیں آتا ۔"

# اس خط کے آخر کی عبارت یہ ہے:

"ترآن کی تعلیم کی روسے وجود فی الخارج کو ذات باری سے نسبت اتحاد کی نہیں بلکہ مخلوقیت کی ہے۔ اگر قرآن کریم کی نعلیم یہ ہوئی کہ ذات باری کثرت نظام عالم میں دائر و سائر ہے تو کیفیت وحدت الوجود کو قلب پر وارد کر سکنا مذہبی زندگی کے لیے نہایت مفید ہوتا ، بلکہ مذہبی زندگی کی آخری منزل ہونی ، مگر میرا عقیدہ یہ ہے نہ یہ قرآن کی تعلیم نہیں ، اس کا نتیجہ ظاہر ہے کہ میرے نزدیک ہر کیفیت قلمی مذہبی اعتبار سے کوئی فائدہ نہیں رکھتی اور علم الحیات کی روسے یہ ثابت کیا جا سکتا ہے رکھتی اور علم الحیات کی روسے یہ ثابت کیا جا سکتا ہے مضر ہے مگر علم الحیات کی روسے اس پر بھی کوئی اعتبار سے کوئی اعتبار سے کوئی اعتبار سے کہ اس کا ورود حیات انسانی کے لیے فردی اور ملی اعتبار سے مضر ہے مگر علم الحیات کی روسے اس پر بحث کرنا نہت نوصت چاہتا ہے جس پر بھر کبھی لکھوں گا۔"

اس سے یہ بات صاف ظاہر ہو جاتی ہے کہ تصوف یا صوفیانہ مشایدے ، تجربے یا کیفیت کو علامہ اقبال اسی وقت تک اور اسی حد تک تسلیم اور قبول کرنے کے لیے تیار ہیں جب وہ علم الحیات کی دو سے ثابت ہو کے اور حیات انسانی کے لیے فردی اور ملی اعتبار سے مفید ہو ۔ دوسری بات ذو سمجھ میں آتی ہے لیکن پہلی بات اتنی واضح میں ۔ علامہ اقبال خود صوفیانہ مشاہدے کی بحث میں یہ سلیم کر چکے ہیں کہ اس مشاہدے اور تجرب کو سمجھنے ، جانجنے ، ہر کھنے یا اس کی اہمیت و حقیقت کا تعین فلسفہ یا ایسے علوم کے ذریعے سے ممکن نہیں ہے جن کا تعلق ادراک بالعواس سے براہ راست ہے اور جو تعقل اور منطقی استدلال ، استخراج یا فلسفہ کی بیداوار ہیں ۔ علامہ خود ایسی صورتوں کو نسلیم کرتے ہیں جن کی علم الحیاتی نوجیہہ و تشریح نہیں ہو سکتی نسلیم کرتے ہیں جن کی علم الحیاتی نوجیہہ و تشریح نہیں ہو سکتی مشکر مراقبہ جس کی تعریف صوفیا یوں کرتے ہیں :

ادل کی با سوا سے نگہبانی ، دل میں مقصود کے تصور کی مانظت کرنا ، بندہ کا اپنے علم کو بغرض فیضان علم قلسی حق تعاللی کی جانب رجوع کرنا ۔"

ہوں ہے ہیں دہلی میں یوم غالب کی نقریب کے لیے علامہ سے پیغام کی درخواست کی گئی ، خواجہ حسن نظامی کو اس سلسلے میں لکھتے ہیں:\*\*

"دو سال سے علیل ہوں:

سخن اے ہمنشین از سن چہ خواہی کہ سن با خویش دارم گفتگوے

مراقبه کیا تمو مرزا ہرگوہال تفتہ مرحوم کی روح سامنے آگئی اور

<sup>.</sup> ٣ ـ خطوط اقبال ، محوله بالا ، ص ، ٢ . ـ

دلی والوں کے لیے یہ دو شعر نازل کر کے غائب ہوگئی:

درین محفل کہ افسون ِ فرنگ از خود ربود او را نگاہے ِ پردمسوز آور ، دلے دانائے راز آور

معے این ساقیان لائمرو ذوقے عی بخشد ز فیض حضرت عالب بہان پیانہ باز آور"

یہ چند مثالیں ہم نے اس لیے نقل کیں تا کہ یہ ظاہر ہو جائے کہ علامہ اقبال یہ نو نفس تصوف کے مخالف تھے نہ اس روسانی عرب ، مشاہدے ، کیفیت اور حال کے منکر تھے جسے ، صوفیانہ بجربہ کہتے ہیں بلکہ وہ آن اصطلاحات کو بھی بکثرت استعال کرنے یر جو صوفیانہ اصطلاحات ہیں ، ہاں ان کے مطالب و مفاہم کی دوجیم وہ بعض صوفیوں کی نوجیم اور تشریح سے مختلف عنوان سے کرے ہیں (مثلاً وحدت وجود اور وحدت شہود) ایکن ان تشریحات میں بھی اکثر و بیشتر وہ اپنی تائید کے لیے صوفیائے کرام اور مفکرین اسلام کے اقوال و ارشادات ، آن کی تصریحات اور تشریحات کا حوالہ دیتے ہیں ۔ یہی سبب ہے کہ نبی کر م صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام ، تاہمین ، تبع تاہمین سے لے کر دور اول کے صوفیہ تک اور پھر صوفیہ کے مختلف طبقات و ادوار کے بزرگان کرام کے حوالے اور آن کے اقوال و ارشادات آن کے کلام میں بکثرت ملتے ہیں اور یہ سلسلہ آن کے اپنے دور کے صاحبان حال تک منجنا ہے۔ وه طریق بیعت کے بھی قائل ہیں اور پس و مرشد کی رہبری اور رہنائی کے بھی اور اس میں وہ ایک سلسلہ تصوف کے پابند نہیں۔ وہ خود سلسلہ قادریہ میں بیعت تھے۔ مکن ہے یہ صوفیانیہ اصطلاح میں بیعت تبرک ہو ۔ یعنی ایسی بیعت جو بلوغ سے چلے اور شعور معاملات سے قبل کسی بزرگ یا صوف سے کی کئی ہو اور جس میں سالک کو یہ اختیار رہتا ہے کہ وہ پھر اپنی۔ روحانی تربیت، تزکیه نفس اور تصفیه اطن کےلیے کسی اور ہزرگ سے بھی بیعت کر سکتا ہے۔ وہ صوفیائے کرام کے مزارات پر حاضری بھی دیتے ہیں اور ان کے دوالہ یا وسیلہ سے طالب دعا بھی ہوتے ہیں ۔ اس کی متعدد مثالی آن کے کلام نظم و نثرمیں موجود ہیں ۔ وہ ان صاحبان حال کے اس دنیا سے رخصت ہونے کے بعد بھی ان کے تصرف اور ان سے جاری ہونے والے فیض کو تسلم کرتے ہیں اور اپنے روسانی سفر میں وہ قدم قدم پر ان سے رہبری اور رہنائی حاصل کوتے ہیں ۔ تصوف کے مسلک کی اہمیت پر بھی وہ بار بار زور دیتر ہیں اور موجودہ دور میں خاص طور پر اس کی ضرورت کی طرف ہوگوں کو متوجہ کرتے ہیں ۔ تاریخ اسلام میں ہر دور میں ان مردان خدا نے جس طرح دین مبین کی خدست کی ، اسلام کا پیغام دور دراز گوشوں نکہ بھیلایا ، اس کی بکثرت مثالی آن کے کلام سیں ملتی ہیں ۔ خدمت خلق جو ان بزرگوں کا شیوہ تھا اقبال اس کی بھی تعریف کرتے ہو، ۔ سب سے بڑھ کو یہ کہ ان مردان خدا تی حق گوئی اور بیباکی کو وہ اعلمٰی کردار کا جوہر جانتے ہیں ۔ یہ وہ بزرگ نھے جن کے نزدیک سلطان جابر کے سامنے اعلان كلمه حق ايك برا جهاد تها اور ايك نهين كئي مثالين علامه اقبال کے کلام میں ایسے واقعات کی نائید میں موجود ہیں ۔ اللہ کے یہ نیک بندے اگر سلاطین امرا اور ارباب حل و عقد سے تعلق بھی فبول کرتے ہیں تو اس لیے کہ آن سے خلق خدا کو فائدہ پہنچے اور وہ آن کی آمرانہ زور دستی سے کمزوروں اور ضعیفوں کو معفوظ رکھ سکیں۔ یہ لوگ تن کی دنیا اور دھن کی دنیا سے زیادہ من کی دنیا کی فکر کرتے ہیں ۔ علامہ اقبال کے نزدیک بھی ''آتا ہے دھن جاتا ہے دھن'' وہ بھی من کی دنیا میں ڈوب کر سراغ زندگی یا جائے كر تعلم ديتے اور تلقين كرتے ہيں۔ يہ لوگ جو روحاني سلطنتوں کے فرسانروا ہوتے ہیں ، اپنے آپ کو درویش اور قلندر کہتے ہیں ۔ ادرویش خدا مست ، جو شرق بروت بین نه غربی ـ علامه بهی باو بار اپنے درویش ، فقیر اور قلندر ہونے پر فخر کرتے ہیں اور اس فقر و درویشی کا ساسلہ وہ صوفیائے کرام کی طرح رسول اکرم می کی ذات بایرکات تک چنچائے ہیں اور جو کچھ بھی ''ستاع فقیر'' ہے وہ ان کے نزدیک اسی کے فیض کا نتیجہ نے :

سرود رفته باز، آید که ناید ؟ نسیم از دجاز آید که ناید ؟

سرآمد روزگار این فقیرے دگر دانائے راز آید کہ ناید (ارمغان حجاز ص ۱۰)

> بمنزل کوش مانند می نو درین نبلی فضا بر دم فزون شو

> مغام خویش اگر خواهی درین دهر بحق دل بند و راه مصطفلی رق

(ارمغال ص ۸۹)

بھی وجہ ہے کہ اقبال کے کلام میں عشق رسول کے نہایت واولہ انگیز اور مؤثر آثار ملتے ہیں بلکہ یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ عشق رسول آن کے فلسفہ اور فکر ، آن کے تصوف اور شعر سب کا مرکز و محور ہے ۔ عشق کو صوفیائے کرام نے اپنے افکار و خیالات میں جو اہمیت بخشی ہے اور اس کی جس طرح تشریج و تفسیر کی ہے اس کا پرتو علامہ اقبال کے کلام میں بھی ملقا ہے ۔ ہم اس کی تفصیل پہلے بیان کر چکے ہیں ۔ قاضی حمید الدین ناگوری منے نکھا ہے ہو کہ مراتب طریق حسب ذیل ہیں:

(١) علم (٧) عدل (٣) نيت (٨) صدق (٥) عشق -

رم . سر دلبران محمله بالا ص ۲۹۹ -

اگر علامہ اقبال کے افکار و خیالات کا نجزیہ کیا جائے تو آپ کے ہاں بھی مراتب طریق کچھ اسی طرح ہیں اگرچہ ان اصطلاحات کی تعریف وہ بعض صوفیہ سے مختلف کرتے ہیں۔ مثلاً ان کے جاں بھی علم نظر ہے نہ کہ محض خبر ۔ عمل ان کی شاعری کا مزاج ہے بلکہ یہ کھنا درست ہوگا کہ اقبال (رحمۃ الله علیہ) کی شاعری اور فلسفہ کا بنیادی عنصر ہی حرکت با عمل (Dynamism) ہے اور زندگی کو ایک عمل مسلسل اور ایک حرکت مسلسل سے تعبیر کرتے ہیں اور عشق جو مراتب طریق میں اعلی ترین و تعبیر کرتے ہیں اور عشق جو مراتب طریق میں اعلی ترین و آخری مرنبہ بتایا جاتا ہے وہ علامہ کے بھاں بھی ان کے تصوف اور فکر پر غالب ہے۔

بعض حضرات نے علامہ اقبال کے تصور خودی کو آن کے تصوف کا بنیادی عنصر یا اساس بتایا ہے ۔ اگر تصوف سے مراد حیات انسانی کے مدارج و منازل ، حال و مقام ، مقصد و انجام ہو تو اقبال کے فلسفہ خودی کو بیشک ان کا تعموف یا فلسفہ تصوف یا آن کے تصوف کی فکری اساس فرار دے سکتے ہیں ۔ علامہ اقبال اپنے اس فلسفے کے ماخذ کا ذکر کرتے ہوئے پروفیسر نکلسن کے نام لکھتے ہیں:

''اسرار کا فلسفہ مسلمان صوفیا اور حکما کے افکار و مشاہدات سے ماخوذ ہے۔''

اس لیے یہاں علامہ اقبال کے اس خاص مسلک یا آن کے فلسفہ خودی کا مختصر جائزہ لینا ضروری ہے۔ مثنوی اسرار خودی اور رموز بیخودی کے عنوانات ہی تسوف کے تاریخی ، تہذیبی اور فکری ہس منظر کی طرف نشان دہی کرتے ہیں ۔ اسرار و رسوز کی اصطلاحیں نیں ۔ صوف کہتے ہیں :"

٣٠ - ايضاً ص ١٨٠ -

"جس طرح عالم کبیر یعنی کائنات میں بہت مظاہر اور اساء بیں مثلاً عقل اول ، اور قام اعلیٰ اور نور اور نفس کئی اور لوح عفوظ وغیرہ اسی طرح عالم صغیر یعنی انسان میں بہت مظاہر و اساء ہیں اور باعتبار ظہور مراتب کے ان اساء کے اصطلاحی نام یہ ہیں:

## اور سر کی تعریف یہ ہے:

ومسر اس لیے کہتے ہیں کہ اس کا نور صرف صاحب دل اور اسخین فیالعلم' ہی کو معلوم ہوتا ہے ۔''

علامہ افبال بھی یہ فرمائے ہیں کہ صاحب دل ہی بر حقیقت و معرفت کا انکشاف ہوتا ہے ۔ مثنوی نے سرنامہ کے اشعار :

دی نتیخ با چراغ به ی گشت گرد شهر کز دام و دد ملولم و انسایم آرزو ست زین بهمربان سست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزو ست گفتم که یافت می نشود جسته ایم اما گفت آنکه یافت می نشود آنم آرزو ست

یہ اشعار سولانا جلال الدین روبی (رحمۃ اللہ علیہ) کے ہیں جو علامہ اقبال کے پیر و مرشد اور آن کی فکر و فن کے رہبر و رہ نما ہیں ۔ ان اشعار کی روح پر غور کرنے سے ظاہر ہے کہ شیخ چراغ لے کو انسان کی تلاش میں نکلتا ہے۔ چراغ کی علامت بڑی معنی خیز ہے اور

نور و چراغ کو پی معرفت کا وسید، بتایا ہے۔ اللہ نعالی خود نور انساموات و الارض ہے۔ یہی نور معرفت انبیا علیهم السلام اور خاصان خدا کے قلب کو منور کرتا ہے۔ تخلیق کائنات کا مقصد انسان کی تخلیق ہے ، جسے تخلیفت اللہ فی الارض کا منصب جلیلہ عطا ہوا ہے ۔ یہی ادسان ایسان کامل اور مرد مومن ہے۔ یہی مقصود حیات اور مقصد گردش روزگار ہے۔

شنوی کی ممہید میں ہی سولانا روم کے فیض کا اعتراف ہے:

پیر روسی خاک را اکسیر کود از غبارم جلوهها تعمیر کود ذره از خاک بیابان رخت بست دا شعاع آفتاب آرد دلست

پیر روسی :

ع کو مجرف بهلوی مرآن نوشت

خواب مبن ظاہر ہوتے ہیں اور فرمانے ہیں :

گفت اے دیوانہ ارباب عشق جرعہ گیر از شراب ناب عشق برن برن برن میشر بزن شیشہ بر سر ، دیدہ بر نشتر بزن

اس نصیحت کا یہ اثر ہوا :

برگرفتم پرده از راز خودی وانمودم سر اعجاز خودی

خودی کا لفظ علامہ کے یہاں اس کے عام اور رابح معنوں یعنی

غرور ، تکبر ، کبر و ناز ، خود پسندی ، غود غرضی وغیره \_ معنوں میں استعال نہیں ہوا ہے ۔ اقبال کی مراد خودی سے وہ مرا یا نقطعہ ہے جو اصل حیات اور قون حیات ہے اور جس ہو نظام کی بنیاد اور اساس قائم ہے ۔ بعض صور توں سے خودی کا نقویت پہنچی ہے اور بعض سے ضرف ۔ پروفیسر رشید احمد صدیا نے بڑی خوبی سے چند جملوں میں یہ مفہوم یوں واضح کیا ہے: ۔ لئے بڑی خوبی سے چند جملوں میں یہ مفہوم یوں واضح کیا ہے: ۔ ادعوی یہ ہے کہ نظام عالم کی بنیاد خودی پر ہے ، اا ہر وجود کا تعین اسی نسبت سے ہے جس نسبت سے اس خودی کو استحکام و استواری ہے ۔ ہر چیز کا مدار و نعا خودی کو ستھل وجہ د سے مرے حس وقت وہ حد اد

خودی کو استحکام و استواری ہے۔ ہر چیز کا مدار و نعب اس چیز کے مستقل وجود سے ہے۔ جس وقت وہ چیز اپر وجود سے ہے۔ جس وقت وہ چیز اپر وجود سے نعافل ہوئی اس پر ایک دوسری حقیقت یا تعب حقیقت کا اطلاق ہوگیا ۔ اس طور پر تعین وجود استحکام وجب پر منحصر ہے ۔ استحکام کا نہ رہنا اس چیز کو تعلق تعب سے محروم کر دیتا ہے اور جب نعین باتی نہ رہا نو وجود تغیل معدوم ہوگیا ۔ اس راز کو اقبال نے چند مثالوں . واضح کیا ہے:۔

"چون حیات عالم از زور خودی است پس بقدر استواری زندگی است کوه چون از خود رود دریا شود شکومسنج جوشش دریا شود موج تا سوج است در آغوش بحر می کند خود را سوار دوش بحر

سب به بهام اقبال ، رشید احمد صدیقی مشموله اقبال معاصران کی نظر میر مرتبه پروفیسر سید وقار عظیم مطبوعه مجلس نرقی ادب ، لابور طبع اد سه ۱۳۸۰ -

گر بفطرت مختماتر بودے نگین از جراحتہا بیاسودے نگین''

مثنوی کے چلے ہی عنوان میں اس کی تفصیل میں جت سے اشعار ہیں اور اس کا اور اس کا اعادہ طوالت کا باعث ہوگا ۔ صرف چند اشعار نقل کیے جاتے ہیں:

میکشد از قوت بازوے خویش تا شود آگاه از نیروئے خویش

خودفریبی ہائے او عین حیات ہمچو کل ار خون وضو عین حیات

بھر یک گل خون صد گلشن کند از پشے یک نغمہ صد شیوں کند

اور مقصد اس کا کیا ہے؟

خامه او نقش صد امروز بست نا بیارد صبح فرداے بدست

شعلههائے او صد ابراہیم سوخت تا چراغ یک محمد م برفروخت

دوسرا عدوان ہے: ''حیات خودی از تغلیق و تولید مقاصد است ۔''

اس عنوان كا خلاصه ان چند اشعار مين ديكهير:

زندگی در جستجو پوشیده است اصل او در آرزو پوشیده است آرزو را در دل خود زندهدار تا نگردد مشت خاک تو مزار

طاقت پرواز بخشد خاک را خضر باشد موسی ادراک را دل ز سوز آرزو گرد حیات غیر حق میرد چو او گیرد حیات ما ز تخلیق مقاصد زنده ایم از شعاع آرزو تابنده ایم

اگلا عنوان ہے ''خودی از عشق و محبت استعکام می پذیرہ ۔''

ہم اس کی تفصیل تصوف کی بحث میں لکھ آئے ہیں اور علامہ اقبال نے وہ اشعار بھی پیش کر چکے ہیں جن سے آن کے نقطہ نظر کی وضاحت ہوتی ہے ۔ مختصراً یہ کہ :

عاشقی آموز و محبوب طلب چشم نوحے قلب ایوب طلب کیمیا پیدا کن از مشت کلے بوسہ زن بر آستان کاملے شمع خود را ہمچو روسی برفروز روم را در آتش تبریز سوز

اور وہ محبوب کون ہے:

ہست معشوقے نہان اندر دلت چشم اگر داری بیا بنا مت

عاشقان او ز خوبان خوبتر خوشتر و زیباتر و محبوبنر دل ز عشق او توانا میشود حاک سمدوش ثریا میشود

خاک نجد از فیض او چالاک شا. آمد. آندر وجد و بر افلاک شاد

در دل مسلم مقام مصطفلی است آبروئے ما زنام سصطفلی است

اس کے بعد نعب رسول کریم م کے وہ انتظار بی جن کو ہم پہلے نفل کر چکے ہیں۔

اگلا عنوان ہے: ''در بہان ابنکہ خودی از سوال ضعیف می گردد ۔''

اس ن مفصل ہم فعر کے سلسلے میں لکھ آئے ہیں۔ ہاری زبال میں نعیر اور گداکر یا سوالی ہم معنی سمجھے جانے ہیں۔ مصوف میں دا اقدال کے جان فعر کے معنی فقر غبور کے ہیں۔ فقیر عمام ، معروم اور معدور کے معمول میں نہیں بلکہ :

اے خنک آن دشنہ کاددر آفتاب
می بخواہد از خضر یک جام آب
نر جبین از خجلت سائل نشد
شکل آدم ماند و مشت گل نشد
زیر گردون آن جوان ارجمند
میرود مثل صنویر سربلند
در تهیدسنی سود خوددارنر

اس کے بعد عنوان ہے :

''در بیان اینکه چون خودی از عشق و خبت محکم میگردد قوائے ظاہرہ و مخفیہ' نظام عالم را مسخر سی سازد ۔'' اس محث کا خلاصہ یہ ہے کہ عشق کا نتیجہ واماندگی ، سردگی ، ممحوبی ، محروبی ، اضمحلال نہیں بلکہ :

از محبت چون خودی محکم شود قوتش فرمانده عالم شود

پنجه ٔ او پنجه ٔ حق میشود ماه از انگشت او سق سیشود

در خصومات جهان گردد حکم نابع فرمان او دارا و جم

اس کے بعد، حضرت بوعلی فلندر کا وہ واقعہ نظم کیا ہے جسے ہم نفل کر چکے ہیں اور جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ مردان خدا جو حق بین و حق آگاہ ہوتے اور جو بظاہر اسباب ظاہری ، شان و شوکت اور قون و عظمت سے محروم ہوئے ہیں ، آن کی ہیبت اور جلال سے سلاطین وقت کانپتے اور لرزہ براندام رہتے ہیں ۔ اس کے بعد عنوان ہے: ''حکایت درین ، منی کہ مسئلہ یفی خودی از مخترعات اقوام مغلوبہ بنی نوع انسان است کہ باین طریق مخفی اخلاق اقوام غالبہ را ضعیف می سازند'' ۔

مثنوی کا یہ حصہ نہایت اہم اور دراصل اس مثنوی کا محرک یا محور ہے۔ علامہ اقبال اور دوسرے علماء ، سورخین اور فلاسفروں نے تاریخ اسلام کا جائزہ لبتے ہوئے مسلمانوں کے عروج اور زوال کی داستان کا بڑے غور سے مطالعہ کیا ہے۔ دو باتیں

صاف طاہر ہیں۔ اسلام کے دور عروج میں سسلان ایک 'قوم غالب، تھی ۔ اس وقت کی دنیا کی عظیم ترین سلطنتوں میں سلطنت روم اور سلطنت ایران کو انھوں نے اپنے قدموں سے روند ڈالا تھا۔ تهذیب و تمدن ، آئین سباست و رقدیر ، تجارت و صنعت ، سیر و سفر علمی تحقیق و تفتیش ، غرض انسانی زندگی کا کوئی پهلو ایسا نه تها جس میں مسلمانوں نے قابل قدر اضافہ نہ کیا ہو اور اس کے بعد آنک دور زوال آیا ۔ یہ زوال محض کسی ایک سلطنت یا حکومت سے محرومي كا نتيجه نه تها بلكه خود اسلامي سلطمتون كا زوال مسلمانون کے ذہنی اور فکری قویل کے مضمحل ہونے کا نتیجہ تھا جس کا اصلی سبب یہ تھا کہ جب اسلام پھبلا اور مسلمانوں کو دنیا کے دوسرے حصوں کے رہنے والوں اور ان کے افکار و خیالات سے واسطہ بڑا تو قدرتی نتیجہ کے طور پر وہ نسی نہ کسی حد تک ان افكار و خيالات سے متأثر سوئے ۔ يہ افكار و خبالات خواہ دور قديم میں یونای فلسفیوں کے نظریات ہوں یا ایرانی مفکرین کے خیالات یا پندی ، بده اور ویدانت فلسفه یا دور جدید میں بعض مغربی مفکرین کے نظریات ان کے عمل اور رد عمل سے مسلمانوں کے اپنے افکار و خیالات میں بعض ایسے عناصر شامل ہوگئےجن کا سراغ قرآن حکم، احادیث دبوی ، اقوال و اعال صحابہ میں نہیں ملتا بلکہ ان میں سے بعض صریحاً اسلام کی روح کے منافی ہیں۔ اس کی کچھ محث ہم تصوف کے ناریخی پس منظر کے آغاز میں یونانی ، ایرانی اور ہندوستانی ماخذات کے عنوان سے کر چکر ہیں۔ اس کا ایک سبب علامہ اقبال کے بقول یہ نھا کہ مسلمانوں میں قرآن حکیم کی بصیرت کم ہوگئی نھی اور اگر ہم محبثیت مسلمان زندہ رہنا چاہیں تو 'جزبه قرآن زیستن' اور کسی طرح ممکن نهیں ۔ خطبات میں ارشاد فرمائے ہیں : مم

س م م معوله بالا ، م مهم م معوله بالا ، ص مهم م

وافليمف يونان كى حيثيت داريخ اسلام مين ايك زيردست ثقافتى قوت کی رہی ہے لیکن جب ہم علم کلام کے ان مختلف مذاہب پر نظر ڈالتے ہیں جن کا ظہور فلسفہ یونان کے زیر اثر ہوا اور ان کا مقابلہ قرآن پاک سے کرتے ہیں تو یہ اہم حقیقت ہارے سامنے آ جاتی ہے کہ یونانی فلسفہ نے مفکرین اسلام کے مطحے نظر میں اگرچہ ہوت کچھ وسعت پیدا کو دی تھی مکر بحیثیت مجموعی قرآن محید میں ان کی بصبرت محدود ہو کر رہ گئی ۔ سقراط کی توجہ صرف عالم انسانی پر تھی ۔ اس کے نزدیک انسان کے مطالعے کا بہترین سوضوع انسان ہی ہو سکتا ہے نہ کہ نباتات و حشرات یا ستاروں کی دنیا ، مگر اس سے کس قدر مختلف ہیں قرآن ہاک کی تعلیات جس کا ارشاد ہے کہ شہد کی مکھی ایسی حقر شے بھی وخی الئمی سے بہرہور ہوئی اور جس نے بار بار اس امر کی دعوت دی کہ ہواؤں کے مسلسل تغیر و تبدل کا مشاہدہ کیا جائے ، نیز دن رات کے اختلاف ، تاروں بھرے آسان اور بادلوں کا جو فضائے لامحدود میں تیرتے پھرتے ہیں ۔ سقراط کے شاگرد رشید افلاطون کو بھی ادراک بالحواس سے نفرت ہی رہی ۔ اس کا خیال تھا ادراک بالحواس سے کوئی حقیقی علم تو حاصل نہیں ہوتا قاہم اس کی بناء پر ہم ایک رائے قائم کر سکتے ہیں ۔ برعکس اس کے قرآن مجید نے سمع و بصر کا شار اللہ تعالمی کے گراں قدر انعامات میں کیا اور عنداللہ اپنے اعال و افعال کا ذمہ دار ٹھمرایا ۔ یہ حقیقت تھی جسے شروع شروع کے مسلمانوں نے قرآن مجید کے سطالعے میں یونانی ظن و تخمین سے مسحور ہو کر نظر انداز کر دیا۔ بہ الفاظ دیگر انھوں نے اس کا مطالعہ بھی فکر یونان ہی کی روشنی میں کیا اور بھر کھیں دو سو برس میں جا کر سمجھے اور وہ بھی پورے طور سے نہیں کہ قرآن پاک کی زوح اساساً یونانیت کے سنانی ہے۔''

یوفائی فلسفہ کے رد میں مسلانوں نے بالخصوص متکلمین نے بہت کچھ لکھا اور بقول علامہ اقبال بعض مسلانوں میں ایک طرح کی ذہنی بغاوت اس رجعان کے علاف پیدا ہوئی۔ علامہ اقبال صوفیہ اور متکلمین کی اس خدمت کی طرف اشارہ کرنے ہیں لیکن ساتھ ہی یہ تعریکی اتنی بارآور نہیں ہوئیں جتنا ضروری تھا کبونکہ بعض حدود ، قبود اور علائق ایسے تھے کہ اسلام کی تشکیل اللهیات کی کوششوں کو پوری طرح قوت حاصل کرنے اور پھلنے بھولنے کے مواقع نہیں دلمے اور ایک حد تک یہ سلسلہ اب شکری جاری ہے۔

ان افکار و خیالات و مسائل میں سے جو علامہ اقبال کے نزدیک روح اسلام کے سنافی اور نعلیات قرآن کے مخالف ہیں نفی خودی کا ایک مسئلہ ہے جو بقول ان کے اقوام مغلوبہ نے ایک حکمت کے طور پر مسلادوں کے افکار و خیالات میں داخل کیا تاکہ ان کی قوت عمل مفلوج ہو جائے اور اقوام مغلوبہ کو ان کے غلبہ سے نجات مل سکے ۔ علامہ افبال نے افلاطون یونانی کو اس غلبہ سے نجات مل سکے ۔ علامہ افبال نے افلاطون یونانی کو اس مسلک گوسفندی کا ایک علمبردار بتایا ہے ، جس کے افکار کا اسلامی تصوف اور مسلمانوں کی ادبیات پر گہرا اور دور رس اثر اسلامی تصوف اور مسلمانوں کی ادبیات پر گہرا اور دور رس اثر ہڑا ہے ۔ چنانچہ اگلے عنوان میں ہے :

'در معنی اینکه افلاطون یونانی که تصوف و ادبیات اسلامیه از افکار او اثر عظیم پزیرفته بر مسلک گوسفندی رفته است و از تخیلات او احتراز واجب است ـ''

افلاطون کی تعلیات بقول علامہ اقبال کیا ہیں ؟

و گفت سر زندگی در مردن است نسم را صد جلوه از افسردن است بر تخیلهائے ما فرمانرواست جام اور و گیتی رہاست کوسفندے ہو لباس آدم است

حکم او بر جان صوفی محکم است

منکر استگامهٔ موجود گشت خالق اعبان نامشهود گشت

رنده جان را عالم امکان خوش است مرده دل را عالم اعبان خوش است

علامہ اقبال کا نقطہ نظر یہ تھا کہ کمام انسانی جد و جہد ، اس کے اعال و افکار کا انجام اور مقصد خواہ انفرادی سطح پر ہو یا اجتاعی اور قومی سطح پر حیات اور زندگی ہے ۔ اس لیے اس کا فلسفد و امر متس کی سیاست اور قانون ، اس کے علوم و فنون سب کو اسی ایک مقصد کا قابع ہونا چاہیے اس لیے کسی علوم و فنون سب کو اسی ایک مقصد کا قابع ہونا چاہیے اس لیے کسی بھی علم و فن کی قدر و قیمت اور اہمیت کا اندازہ اس سے لگانا چاہیے کہ وہ کہاں نک حیات آفریں ، حیات افروز یا حیات پرور ہے اور نہاں تک مصاف زندگی میں سیرت فولاد پیدا کونے کی صلاحیت رکھتا ہے ۔ اس کے برعکس جو فلسفہ یا نظریہ حقیقت سے گریز ، زندگی سے فرار اور مصاف زندگی سے روگردانی کی تعلیم دے وہ زہر قاتل ہے ۔ اسی لیے علامہ کے نزدیک موالعلم للعلم " (Sake of Art for the) کا جالیاتی تصور بھی زمانہ " تنزل کی اعجاد ہے ہیں کا مقصد انسان کو ذوق حیات اور جذبہ عمل سے غروم

َ ٽر دينا ہے ۔"'آ

مثنوی کا اگلا عنوان نہایت اہم ہے ۔ یہ ہے "در حقیقت شعر و اصلاح ادبیات اسلامید" ۔

یہ ایک نہایت اہم مسئلہ ہے کہ تصوف نے شعر و ادب کے ذریعے سے مسلمانوں کے معاشرے اور ان کی حیات ملی کو جس طرح ستأثر کیا علامہ کے نزدیک چونکہ شعر اپنی تاثیر میں فلسفہ اور كلام نثر سے زیادہ زود اثر اور ته انشین ہوتا ہے اس لیے اس كا حلقہ اثر رسم بھی ہوتا ہے اور دور رس بھی، جونکہ عجمی تصوف اور ہندی نصوف دونوں کے اظہار خیال کا ایک ذریعہ اور وسیلہ فارسی اور اردو شاعری بھی رہی اس کی وجہ سے غیر اسلامی منفی صوفیانہ افوال و افکار ان اشعار کے پردے میں مسلمانوں میں اس درجه رایج و مقبول ہوئے کہ ناواقف مسلمان ان شاعروں کو ترجان اسلام سعجھنے لگے اور ان کے تکشف و تصوف کے اثر سے ایسے مضامین من کا تعلیات اسلام سے دور کا بھی واسطہ نہ تھا بلک جن میں صریحاً بعض شعائر اسلام کی تذلیل اور تضعیک کا ملو موجود تها ، صوفیانه مذاق اور صوفیانه انداز بیان کی تاویل میں نہ صرف گوارا بلکہ قبول کر لیا گیا۔ ایسے مضامین کو صوفیانہ یا اسلامی تصوف سے اس کا کوئی رشتہ قامم کرنا کیسے مکن ہے ۔ اسلم جیر اجہوری لکھتر ہیں :"

''نصوف کا ''مسئلہ' عبنیت'' افلاطون کے ''مسئلہ' اعیان'' سے بھی زیادہ عجیب و غریب ہے ۔

''ہمہ او ست ، کے عقید نے نے ایک ایسی ہمہ گیر عینیت کی

۳۵ ـ بحواله فلسفه ٔ اقبال ، اكرام الحق سليم ، مشموله اقبال معاصرين كى نظر مين محوله بالا ، ص ۲۱۲ ـ

۳۹ - مثنوی اسرار خودی ، مشموله اقبال معاصرین کی نظر میں ، عواله بالا ص ۹۹ و ما بعد ـ

بنیاد ڈالی کہ ہر ہر ڈرہ عین آفتاب ہوگیا اور خالق و مخلوق متحد ہوگئے ۔ چند اقوال بطور مثال لکھتا ہوں ۔"

قاضل مصنف نے جن اقوال کا حوالہ دیا ہے ان میں بعض کو ہم شطحیات کی بحث میں درج کر چکے ہیں۔ بعض اشعار اور ہیں:

درندیم و مطرب و سافی همه او ست خیال آب و کل در ره بهانه

ہاں تک کہ بعض یکہ مازان میدان تفرید کلمہ توحید کو بھی سرک خیال کرنے ہیں:

اے بسر لا الله الا الله خود ز شرک خفی است آئد دار بست شرک جلی رسول الله خویش را ازین دو شرک برآر"

سبحان الله تصوف کی آثر لے کر لا اله الا الله کو شرک خفی اور محمد رسول الله کو شرک جلی کمہنے والا خود کو صوفی بھی کمہتا ہے اور مسلمان بھی ہے۔ اے وائے مسلمانی اگر این است مسلمانی ۔

اس قسم کے شطحیات سے فارسی اور اردو شاعری کا دفتر بھرا پڑا ہے ۔ اسی قسم کے بعض اشعار خواجہ حافظ کے کلام میں بھی ملتے ہیں ۔ اہل علم ان کو محض شاعرانہ انداز کہہ کر گزر جانے ہیں یا پھر تاویل کرنے ہیں کہ یہ باتیں ایک اور ہی عالم کی ہیں لیکن عام قاری پر ان کا کیا اثر ہوتا ہے ۔ یہ مولانا الطاف حسین حالی کی زبان سے سنیے : 24

۲۰ - حیات سعدی ، جواله اسلم چیراجپوری ، عوله باله ، ۲۲۹ -

''خواجہ حافظ کی غزل مجالس اور محافل میں سب سے زیادہ گائی جاتی ہے اور اس کے سضامین سے اکثر لوگ واقف ہیں ۔ وہ ہمیشہ سامعین کو چند ہاتوں کی ترغیب دیتی ہے۔ عشق حقیقی کے ساتھ عشق مجازی اور صورت پرستی و کام جوئی کو بھی وہ دین وا دنیا کی نعمتوں سے افضل بتاتی ہے۔ مال و دولت ، علم و سنر ، نماز و روزه ، حج و زكواة ، زہد و تقوی غرضیکہ کسی شے کو نظر بازی اور شاہد پرستی کے برابر نہیں ٹھمراتی ۔ وہ عقل و ندبر ، مال اندبشی ، تمکین و وقار ، ننگ و ناسوس ، جاه و منصب وغیره کی سمیشد مذست کرتی ہے اور آزادگی ، رسوائی ، بدناسی وغیرہ کو جو عشق کی بدولت حاصل ہو تمام حالتوں سے بہتر ظاہر کرتی ہے ۔ دولت دنیا پر لات مارنا ، عقل و تدبر سے کام نہ لینا ، اوکل و قناعت کے نشے میں اپنی ہستی مٹا دینا اور جوہر انسانیت کو خاک میں ملا دینا ؛ دنیا و مافیہا کے زوال و فنا کا بر وفت تصور باندهر رکهنا ، علم و حکمت کو لغو و پوچ اور حجاب آکبر جاننا ، حقائق اشیا میں کبھی غور و فکر نه کرنا ، کفایت شعاری اور انتظام کا سمیشه دشمن رہنا ، جو کچھ ہاتھ لگے اس کو فوراً کھو دینا اور اسیطرح کی ہت سی باتی اس سے مستفاد ہوتی ہیں ۔ ظاہر ہے یہ ممام مضامین ایسے ہیں جو ہمیشہ بے فکروں اور نوجوانوں کو بالطبع مرغوب ہوتے ہیں اور کلام کا سادہ اور عام فہم ہونا اور شاعر کی فصاحت و بلاغت اور سطرب و رقاصه کی خوش آوازی اور حسن و جال اور سزامیر کی لے ان کو لے اڑتی ہے اور ان کی تاثیر کو دس بیس گنا کر دیتی ہے اور جب باوجود ان سب باتوں کے سامعین کو یہ اعتقاد بھی ہو کہ اس کلام کے قائل اکابر صوفبا اور مشائخ کرام ہیں ، جن کی ممام عمر حقائق اور معارف کے بیان کرنے میں گزری

ہے اور جن کا شعر شریعت کا رہنا اور عالم لاہوت کی آواز ہے تو یہ مضامین اور زیادہ دل نشین ہو جائے ہیں ۔''

حالی کے الفاظ میں خلاصہ کلام یہ کہ اوباش و الواط کو یے فکری ، ناعاقبت الدیشی ، عشق بازی ، بدناسی و رسوائی کی ترغیب ہوتی ہے اور فوم کی موجودہ حالت کے لحاظ سے پہلی تاثیر بھی ویسی ہی خانہ برانداز اور خانماں سوز ہے جیسی دوسری ۔

حافظ کے کلام کے سلسلے میں ہم نے یہ طویل اقتباس اس لیے نقل کیا کہ اس میں صوفیانہ شاعری کے اس پہلو کو وضاحت سے بہان کیا گیا ہے جس کی طرف علامہ اقبال نے اشارہ کیا ہے۔ علامہ نے خود اسرار خودی کے پہلے ایڈیشن میں حافظ کے بارے میں ایسے ہی خیالات کا اظہار کیا تھا جس ہر مخالفت کا ابک طوفان اٹھ کھڑا ہوا تھا ، اس کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں اس لیے اس کے اعادہ کی مہاں ضرورت نہیں ۔ دوسر نے ایڈیشن میں حافظ کے متعلق یہ اشعار حذف کرنے کے یہ معنی نہیں کہ علامہ اقبال نے حافظ یا اس قسم کی شاعری کے ہارے میں اپنے نقطہ انظر کو بدل لیا تھا بلکہ جیسا کہ انھوں نے بعض مکاتیب و مضامین میں اشارہ کیا ہے وہ یہ نہیں چاہتے تھے کہ مثنوی کی اس ضمنی عث میں مخالفت اس قدر بڑھ جائے کہ لوگ مثنوی کے اصل مضمون اور اس کے مقصد کی طرف توجہ ہی نہ کریں ۔ علامہ اقبال اس محث کے آغاز میں شاعری کے اعلنی مقام سے انکار نہیں کرتے اور نہ یہ نتیجہ نکالنا چاہیے کہ وہ ممام صوفیانہ شاعری اور صوفی شعرا کے منکر تھے۔ ان کے کلام میں بکٹرت صوفی شعرا کے نام اور ان کے اشعار ملتے ہیں لیکن ہاں صرف اسی صورت میں وہ اقبال کے لیے قابل قبول ہیں جنب وہ بنیادی طنور پر اسلام کی روح کے سنافی نہ ہوں اور ان سے خودھے کے ارتقا میں سناسب مدد ملتی ہو ۔ یہ بات بھی اس سلسلم میں نظر انداز نہیں کرنا چاہیے کہ حافظ اور ان کے ہم مشرب

بمرنگ اور ہم نوا شعرا کو ناہسند کرنے کے باوجود خود علامہ نے کلام میں اسلوب بیان اور علائم و اشارات میں صوفیانہ شاعری کی روایات کی جھلک سوجود ہے۔ مثلاً مے سے مراد اقبال اس اقتباس نیں شراب لالہ رنگ نہیں لیتے لیکن انداز اور اسلوب بالکل حافظ کا بین :

ساقبا برخیز و سے در جام کن عو از دل کاوش ایام کن شعله آب که اصلش زمزم است گر گدا باشد پرستارش جم است می کند اندیشه را پشیار تر دیدهٔ بیدار را بیدار نر بیدار برا بیدار نر بیدار برا بیدار نر بیدار برا بیدار بر برنز خیز و در جامم شراب ناب ریز بر شب اندیشهام سهتاب ریز بر شب اندیشهام سهتاب ریز

اور اس تمہید کا خاتمہ اس شعر پر ہوتا ہے:
خردہ بر مینا مگیر اے ہوشمند
دل بذوق خردہ مینا بہبند

شراب کا استعارہ اور اس کے لوازم کلام اقبال میں بھی بکثرت مل کے جائیں گے مگر ان کا فکری پس منظر اور اقبال کی تعلیات اسے آن کے یہاں ایک مختلف عنوان سے دکھاتے ہیں جس کا مقصد بیخودی

### طارى كرنا نهين بلكه:

اے ز راز زندگی بیکانہ خیز از شراب مقصدے مستانہ خیز

مقصدے مثل سحر تابندهٔ ماسوائ را آتش سوزندهٔ

مقصدے از آسان بالاترے دلرے دلرائے دلرے

باطل دیرینه را غارت گرے فتنہ در جیبے سراپا محشر ہے

اس کے بعد مثنوی میں تربیت خودی کے تین مراحل ہیں: اطاعت ، خبط نفس اور نیابت اللہی ۔ ان نینوں منازل اور مراحل کا ذکر صوفیاند لٹر بچر میں بکثرت موجود ہے اور صوفید میں بعض نے اس کی توجیعہ اس طرح کی ہے جس سے نفی خودی کا پہلو نکلتا ہے۔ علامہ اقبال نے اس کو بھی اپنے مخصوص مثبت پہلو سے دیکھا ہے۔ در اطاعت احکام خداوندی ہے ۔ جب اقبال کے نزدیک اعلی نرین حال یا کیفیت یا مقام عبدیت کا ہے تو لازم ہے کہ عبد معبود نرین حال یا کیفیت یا مقام عبدیت کا ہے تو لازم ہے کہ عبد معبود کے ہر حکم اور اس کی ہر مرنسی کو قبول کرے ۔ اسی آئین اللہی کی پابندی کا نام اطاعت ہے:

در اطاعت کوش اے غفلت شعار میشود از جبر پیدا اختیار

ناکس از فرمان پذیری کس شود آ آتش ار باشد ز طغیان خس شود بر که تسخیر مه و پروین کند خویش را زنجیری آئین کند شکوسنج سخنی آئین مشو از حدود مصطفلی م بیرون مرو

دوسرا مرحلہ ضبط نفس ہے۔ اس سے مراد تجرید ، ترک دنیا ، رہیانیت نہیں ۔ خبط نفس یہ ہے کہ انسان اپنے نفس کا حاکم ہو محکوم نہ ہو:

مرد شو آور زمام او بکف تا شوی گوهر اگر باشی خزف

یہ ضبط نفس ہے کہ انسان اللہ کے سواکسی سے مرعوب نہیں ہوتا ۔ کوئی خوف اور خطرہ اس کے ایمان اور ایقان کو کمزور نہیں کر سکتا اور اس کا ایک وسیلہ نماز ہے جس کی تاکید قرآن حکیم میں بار بار ہے :

بر در حق باند چو جان اندر تنش خم نگردد پیش باطل گردنش خوف را در سینه او راه نیست خاطرش مرعوب غیرانته نیست ماطرش مرعوب غیرانته نیست فارغ از بند زن و اولاد شد می کند از ماسواے قطع نظر می نظر اللہ باشد صدف گویر ممان لا اللہ باشد صدف گویر ممان قلب مسلم را حج اصغر ممان قلب مسلم را حج اصغر ممان

در کف مسلم مثالی خنجر است ا قاتل فعشا و بغی و منکر است

أبل تصوف ورد کے قائل ہیں۔ اسائے اللہی کو بھی وہ منجملہ اسرار قرار دیتے ہیں۔ ان کے ورد کے اثرات الگ الگ ہیں۔ علامہ قرمائے ہیں:

اہل ِ قوبت شو ز ورد یاقوی تا سوار آشتر خاکی شوی

مرحله ٔ سوم نیابت اللہی ہے:

نائب حق در جهان بودن خوش است بر عناصر حکمران بودن خوش است

اس بساط کہنہ پر بندہ عق جب اس مقام عبدیت پر پہنچ جاتا ہے کہ وہ نیابت اللہی کے مقصد اور مفہوم کو سمجھ سکے تو پھر وہ اس طاقت و قوت کا مالک بن جاتا ہے کہ اس بساط کہنہ کو برہم کر سکتا ہے اور ایک ''عالم دیگر'' کو وجود میں لا سکتا ہے۔ وہ ہر 'خام فطرت' کو پختہ بنا سکتا ہے ۔ لیکن اس کا ہر عمل اخلاص پر مبنی اور صرف خدا کے لیے ہوتا ہے۔

نغمه زا تار دل از مضراب او بهر حق بیداری او خواب او نوع انسان را بشیر و بهم نذیر بهم سهایی، بهم سیهگر، بهم امیر

اس کے بعد مثنوی میں مختلف عنوانات اور حکایات مثنوی کے ان مضامین و مفاہم کی توجیہ اور تشریح میں ہیں ، ان میں بکثرت قرآن حکم اور احادیث نبوی کے حوالے موجود ہیں جس سے اس کی

تائید ہوتی ہے کہ خودی کا یہ فلسفہ اپنی فکری اساس میں قرآن حکیم اور تعلیات اسلام بر مبنی ہے۔ اس کی مثالیں مثلاً حضرت علی (رضی اللہ تعالی عنه) کی ذات میں ملنی ہیں کہ نان جویں پر قناعت کرنے والا اپنے زور بازو سے در خیبر آکھاڑ سکتا ہے:

شیر حتی این خاک را تسخیر کرد این گل تاریک را اکسیر کرد زیر باش اینجا شکوه خسبر است دست او آنجا قسیم کوثر است از خودآ کابی ید الللمی کند از در الللمی کند از در الللمی شهنشایی کند

اسی طرح حضرت سید مخدوم علی ہجوبری کی وہ حکایت ہے جو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ ایک نوجوان ستم اعدا سے فریاد کناں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ نے فرمایا :

سنگ چون بر خودگان شیشه کرد شیشه گردید و شکستن پیشه کرد

خویش را چون از خودی محکم کنی نو اگر خواهی جهان برهم کنی

اس کے بعد چند حکایات دائیدی اور ہیں اور پھر جہاد کی حقیقت کا عنوان ہے: "در بیان این کہ مقصد حیان مسلم اعلائے کامة الله است و جہاد ، اگر محرک او جوع الارض باشد در مذہب اسلام حرام است۔"

اس سے اقبال کے اس نہایت اہم موضوع پر نقطہ نظر کی وضاحت

کلمة المعنی کے لیے جد و جہد کرنا ، تلوار المهامًا اور اپنے آپ کو اس راہ میں قربان کر دینا بھی ایک فضیلت ہے۔

بر تر از اندیشہ سود و زیاں ہے زندگی ہے کبھی جاں اور کبھی تسلیم جاں ہے زندگی

لیکن یہ جہاد محض ملک گیری کی ہوس یا جوع الارض کی تسکین کے لیے ہو تو اسلام میں اس کی کوئی گنجائش یا اجازت نہیں ۔

مثنوی میں علامہ نے 'الوقت سیف' کے عنوان سے زمان و مکان کے بارے میں بھی اپنے نقطہ ' نظر کی وضاحت کی ہے ۔ یہ بحث بھی صوفیائے کرام کے علمی اور فکری مباحث میں ہے ، مثلاً لی مع اللہ وقت جس کو مثنوی کے حاشیہ '' میں حدیث مشہور کہا گیا ہے ، ملا علی قاری کے بقول قول صوفیہ ہے ۔ علامہ اقبال نے اس مسئلہ کی وضاحت مثنوی میں بھی کی ہے اور خطبات میں بھی ۔ مختصراً یوں سمجھیر :

تا کجا در روز و شب باشی اسیر رمز وقت از لی مع الله یادگیر این و آن پبدا ست از رفتار وقت زندگی سریست از اسرار وقت اصل وقت از گردش خورشید نیست و خور جاوید نیست و خور جاوید نیست و خور جاوید نیست

مثنوی کا دوسرا حصہ یا دوسری مثنوی رموز بیخودی کے عنوان

۳۸ - مثنوی ص ۸۱ -

۳۹ - تفصیل کے لیے منجملہ اور ماخذات کے ''اقبال کا تصور زمان و مکان
اور دوسرے مضامین'' ڈاکٹر رضی الدین صدیقی ، مجلس ترق ادب
لاہور ، طبع اول دسمبر ۹۷۳ وع

سے ہے۔ اس عنوان میں بھی رسوز اور بیخودی دونوں صوفیانہ اصطلاحیں ہیں ۔ بیخودی کی تشریح ایل سلوک یوں کرہے ہیں ۔ ا

''اصلیت یہ ہے کہ سالک جس، وقت ہیخودی اور محویت تامہ میں پورا انر آتا ہے ، اس وقت بقا باللہ اسے حاصل ہو جاتی ہے اور شعور اس کے پاسر لوٹ آتا ہے ۔ ایسی حالت میں وہ جو کجھ دیکھتا ہے اور سنتا ہے حق تعاللٰی کی جانب سے دیکھتا اور سنتا ہے اور اپنی صفات سے فانی ہو کر صفات مق تعاللٰی سے باق ہو جاتا ہے ۔ گو اپنی ذات سے وہ اس شعور سے بھی بے شعور رہتا ہے اور خود درمیان سے آلھ جاتا ہے ، بس اللہ ہی اللہ باق رہ جاتا ہے ، اللہ بس باقی ہوسے ،

ظاہر ہے علامہ افبال اس طرح کی محو ذات کے قائل نہیں اور نہ فنا و بقا کا یہ تصور ان کے فکری نظام کا جزو ہے۔ ان کے نزدیک بیخودی خودی کی نکمیل کی ایک منزل ہے جس میں انفرادی خودی اجناعی خودی کا شعور حاصل کرتی ہے۔ یہ ارتقا کی ایک منزل ہے جس سے فرد اور جاعت میں ایک نسبت پیدا ہوتی ہے۔ اس نسبت کا پیدا ہونا ملت کی اساس ہے جو افراد کی اجتاعی کیفیت صرف اجتاعی کیفیت صرف نبوت کے یقین سے پیدا ہوتی ہے اور یہ اجتاعی کیفیت صرف نبوت کے یقین منتشر افراد کو ایک سلسلے میں منسلک کرتا ہے۔ ملت اسلامی کے اساسی ارکان میں بہلا رکن نوحید ہے۔ مسلانوں کو حزن و ملال اور قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے قنوطیت کا شکار ہونے کی ضرورت نہیں۔ قرآن حکیم کے ارشاد کے

<sup>.</sup> بم \_ سردلبران محوله بالا ص ۲۲۹ ـ

ام ، رموز بیخودی کا ایک اچها تجزیه سید سلیان ندوی نے کیا ہے ، دیکھے مضمون ''رموز بیخودی'' مشمولہ ''اقبال معاصرین کی نظر میں'' محولہ بالا ص ۳۳۸ و ما بعد ،

سطابی آن کو الله کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا چاہیے۔ جو لوگ الله ہر ایمان لایے والے ہیں نہ ان پر خوف ظاری ہوتا ہے اور نہ حزن و ملال - ملت کا هوسوا رکن اہماسی اقرار رسالت خاتم النبیین (صلی الله علیه و آله وسلم) ہے - اس سلسله میں مختلف مریت اسلامیه ، مساوات اسلامیه ، مساوات اسلامیه کا حریت اسلامیه ، فلسفه شہادت و حادثه کربلا ، ملت اسلامیه کا نہایت زمانی در کھنا یعنی قومیت اسلام کا پابند مقام نه ہونا اور نه ملت اسلامیه کی ختکی کا دار و مدار اتباع آئین الله پر ہے اور مسل سیرت 'داز تادب باداب بجدیه (صلی الله علیه وآله وسلم) است' می کر اسلام بیت الحرام ہے ، نصب العین میلی حفظ و است' می کر اسلام بیت الحرام ہے ، نصب العین میلی حفظ و اور کہال حیات ملی یہ ہے کہ فرد احساس خودی پیدا کرے اور روایات ملیه کے ضبط و پابندی سے اس احساس کی تکمیل ہوتی ہے روایات ملیه کے ملسله میں علامہ سید سلیان ندوی ش فرمات ہیں :

''شاعر نے ان مطالب پانژدہ میں سے ہر ایک کو واقعات ، حکایات اور آیات قرآن و حدیث سے محکم کیا ہے۔ قرآن مجید کی آیتیں نہایت خوبی سے اس انگشتری کا نگینہ بنتی چلی گئی ہیں۔ جہاں تک ہارے مطالعے نے کام دیا ہے احادیث میں دفعہ ہم کے علاوہ اور تمام واقعات صحیح ماخذوں سے لیے گئے ہیں۔"

ہم نے انتہائی اختصار سے اسرار خودی اور رموز بیخودی کا تجزید کر کے علامہ اقبال کے افکار کا خلاصہ پیش کیا ہے۔ آگر علامہ اقبال کا کوئی تصوف ہے تو وہ یہی ہے جس کو وہ صحیح اسلامی تصوف سمجھتے ہیں۔ صوفی کو علامہ اقبال نے

جم ـ ايضاً ص ٥٥٥ -

ایک علامت یا اشارہ (Symbol) کے ذریعے سے بھی ادا کیا ہے۔ یہ علامت شاہین ہے جس کی خصوصیات مختصراً یہ ہیں :

- ۱ پرندوں کی دنیا کا بادشاہ ہے -
- ۲ عزلت پسند اور گوشه نشین سبه -
- س پابند مقام نہیں ، آشیانہ نہیں بناتا ، پہاڑوں کی بلند
   چوٹیوں پر گزر اوقات کرلیتا ہے جہاں تک اور کسی
   پرند کی پرواز اور رسائی نہیں ۔
- ہ ۔ تیز نگاہ اور دوربین ہوتا ہے، پرواز میں قوت بھی ہے اور تیزی بھی ۔
- ہ غیرت مند اور خوددار ہوتا ہے کسی دوسرمے کا مارا ہوا شکار نہیں کھانا ـ

ہ ۔ سخت کوش ہوتا ہے۔

اگر تجزید کما جائے تو یہ وہی اخلاق صفات ہیں جن پر صوفیائے کرام نے بھی زور دیا ہے اور جس کی مثالیں آن کی زندگی اور اعال میں بار بار ملتی ہیں اور علامہ اقبال نے بھی ان کو صفات حسنہ میں شار کیا ہے۔

صوفیہ کی طرح علامہ اقبال بھی انسانی زندگی کی تدریجی ترق اور اس کے منازل و مراحل کو نسلیم کرتے ہیں۔ لیکن یہ منازل و مراحل کو نسلیم کرتے ہیں۔ لیکن یہ منازل و مراحل صرف ڈارون کے نظریہ ارتقائے حیات کا صوفیا کی منازل سلوک نہیں ہیں۔ وہ انسان کو جو خلیفة الله فی الارض ہے خودی کا ایک مظمر بتاتے ہیں جو اپنی منزل بر انسان کامل اور مرد مومن بن جاتا ہے۔ اسی خودی کے مدارج اور منازل زندگی کے مدارج و منازل بیں اور یہ ایک سفر مسلسل ، ایک سلوک جاوداں اور ایک عمل منازل بیں اور یہ ایک سفر مسلسل ، ایک سلوک جاوداں اور ایک عمل کو علامہ نے بڑے شاعرانہ حسن کے ہیہم ہے۔ اس سارے عمل کو علامہ نے بڑے شاعرانہ حسن کے ہیہم ہے۔ اس سارے عمل کو علامہ نے بڑے شاعرانہ حسن کے

ساتھ اپنی مشہور نظم ساق نامہ کے ان اشعار میں پیش کیا ہے:

یہ موج نفس کیا ہے تلوار ہے\* خودی کیا ہے ؟ تلوار کی دھار ہے

خودی کیا ہے راز درون حیات خودی کیا ہے؟ بیداری کائنان

خودی جلوه بدمست و خلوت پسند! سمندر ہے اک بوند پانی میں بند!

اندھ<u>یر ہے</u> اجالے میں ہے تابناک! من و تو سے پبدا من و تو سے پاک!

ازل اس کے بیچھے ابد سامنے! ند حد سامنے! ند حد اس کے پیچھے ند حد سامنے!

اس کے بعد اس کے مختلف مناظر و مظاہر ببان کرنے کے بعد فرماتے ہیں :

یه عالم یه بتخانه چشم و گوش جمهان زندگی یے فقط خورد و نوش

خودی کی یہ ہے سنزل اولیں مسافر \*\* یہ تیرا نشیمن نہیں

<sup>\*</sup>علامہ اقبال اسرار خودی میں الوقت سیف کے تحت اس کی تشریج کرچکے ہیں'۔

<sup>\*\*</sup>سالک بھی مسافر ہی کوکہتے ہیں کہ منازل سلوک طے کرتا ہوا منزل مقمود تک پہنچتا ہے۔

تری آگ اس خاکداں سے نہیں بہاں سے نہیں بہاں جہاں سے نہیں

ہڑاھے جا یہ کوہ گراں توڑ کر طلسم زمان و مکاں توڑ کر

خودی شیر مولا، جهان اس کا صید زمین اس کی صید، آسان اس کا صید

جہاں اور بھی ہیں ابھی ہے ہمود کہ خالی نہیں ہے ضمیر وجود\*

بر اک منتظر تیری یلغار کا نری شوخی ِ فکر و کردار کا

یہ ہے مقصد کردش روزگار کہ تیری خودی تجھ پہ ہو آشکار

تو ہے فامخ عالم خوب و زشت تجھے کہا بتاؤں تری سرنوشت

حقیقت پہ ہے جامہ ٔ حرف تنگ حقیقت ہے آئینہ ، گفتار زنگ

فروزاں ہے سینہ میں شمع نفس مگر تاب گفتار کہتی ہے ہس

<sup>\*</sup>اور سنے:

یہ کائنات ابھی نائمام ہے شاید کہ آ رہی ہے دمادم ِصدائے کن فیکوں <sub>ا</sub>

اگر یک سر شوسط برتر برم مرابع عبل بسورد سه بهرم

اور به ہمی مقام ہے جمیاں انسان حقیقت کا شعور یا لیتا ہے ایکن اس کا بیان منصور کے بس کی بھی بات نہیں ۔

.

### كتابيات

باب چهارم ب تصوف کا نفسیاتی اور نکری پہلو اور علامہ اقبال

- ، ـ شعر العجم ـ مولانا شبلي نعاتي ، حصد پنجم ، طبع لايور ١٩٣٣ ء -
- . و . تشكيل بديد اللهيات اسلاميه ، ترجمه نذير نيازى ، طبع بزم البال لابور ، ١٩٥٨ ع -
  - م .. شعرالعجم ، حصم ينجم ..
- م \_ لفسيات واردات روحاني ، وليم جيمز ، ترجمه ذاكثر خليفه عبدالحكيم ـ
  - ه ـ سر دلبران ، شاه سید به ذوق ، طبع ثانی کراچی ۱۳۸۸ه -
    - ي نفسيات واردات روحاني -
      - ے۔ ایضاً ۔
      - ۸ ایضاً -
    - و \_ تشكيل جديد اللهيات اسلاميه \_
      - . ، ايضاً -
      - ۱٫ ایضاً -
    - ۲ ، عواشى ندبر نيازى تشكيل جديداللهيات اسلاسيه -
      - سر . تشكيل جديد اللهيات اسلاميه .
        - س ، ۔ ایضاً ۔
        - ه ۱ ـ ايضاً ـ
        - ١٠٠ كشف المحجوب -
- Reason and Intuition in Iqbal's Poetry-Riffat Burki 12

  Journal of the Regional Cultural Institute Vol. VII No. 4.
  - ١٨ تشكيل جديداللهيات اسلاميه -
    - و ایضاً -
    - . ۲ سر دلبران ـ
      - ۲۰ ایضاً -
    - ٢٢ كشف المحجوب -
      - ٣٧ ايضاً -
        - ۾ ۽ ايضا ۔
      - ۲۵ سر دلبران ـ

```
٣٠ - كشف المحجوب -
```

ے ہا ایشا ۔

۲۸ - سر دلیرال -

و ب مخطوط اقبال ، مرتبه رفيع الدين باشمى ، مكتبه خيابان ادب الامور ،

. ٣ ـ أيضاً ـ

۳۱ ـ سر دلبرال ـ

ہم ۔ ایضاً ۔

۳۳ - اقبال معاصرین کی نظر میں ، مراتبہ وقار عظیم ، عبلس ترق ادب لاہور ۲۹۵۳ -

مم . تشكيل جديد النهيات اسلاميه .

ہے ۔ اقبال معاصرین کی نظر میں ۔

٣٠ ـ ايضاً ـ

ے ہے ۔ حیات معدی ، حالی ۔

۳۸ ـ مثنوی اسرار خودی ـ

۳۹ ـ اقبال کا تصور زمان و مکاں اور دوسرے سضامین ، ڈاکٹر رضی الدین صدیتی ، طبع لاہور ۹۷۳ ء ۔

، م ـ سر دليران ـ

١٨ \_ اقبال معاصرين كي نظر مير \_

ج ہے۔ ایشیا ہے

# اشاريه

- اشعناص
- 0 اماكن
  - 0 کتب

## اشخاص

(الف) آدم ۴ ، ۱۵ ، ۲۲ بتکرار ، . -يتكرار، ۳۱، ۸۸، ۵۰۱، ۱۵۱ بتکرار، ۲۲، ۲۲، ۲۲۸ آربری ، پرونیسر اے ۔ جر ، ۲۱، M.A ( 127 ( 180 ( 94 آولظ ، سرتامس ، بر ، بر آزر ، ۲۳۳ ، ۱۳۳ آفتاب اقبال ، ۸ ابا الحسن الله ديكهي : على الله ا حضرت ابرابيم بن أحمد العواص ، ١١٥ بتكرار ابرایم شوید ، سید ، ۱۸۱ ابراهیم قندوزی ، . . . . ابراهیم ، حضرت ، ۱۳۳۰ بتکرار ، ۸۵۲ بتکرار ، ۲۲، ۱۹۱، 077 ( mm) ( 799 ابراهیم بن ادهم ای به بتکرار، مه ۱۸۱ مید بتکرار ، 179 - 180 این بطوطه ، ۱۳۱ ابن تیمید ، ۱۳۸ ، ۲۸۰ این چوزی ، علاسه ، و ، م

این سجر عسقلانی ، علامه، ۱۹۰۰ ۸ م ۱ بتکوار ، ۹ م ۱ بتگوار ابن خلدون ، ملاسه ، یه ، ۱۳۰ ابن دیسان ، ہم ہتکرار ، س ابن سیرین ، ۲۵ ، ۱۳۳۰ این سینا .. دیکھیے : ہو علی سینا ، این سالم ، ۲۱ این رشد ، س. س ابن عربی ، و ، . ، بتکرار ، سه ، ۱۱، ۱۵، ۱۵، ۱۵، بتکرار، ۳.۳ بتکرار ، ۲.۳ بتکرار ، ۳۰۸ بتکرار ، ۲۷۹ بتکرار ، سهم بتكرار ، ۲۷م بتكرار ، 004 600. ابن عطا ، هم ، این مسکویہ ، ہ ، ۳ ابواسعاق شاسی ، شیخ ، ۸۸۵ ابوالحسن ـ ديكهيم : على الهجويري ابوالحسن خرقانی ، . . ه ابوالحسن سابعد ، ۲۰۰۰ ابوالحسن قوسنجه ، . م ر ابوالحسن نوری ، حضرت ، ۱۰۱

بتکرار، س. ۱، ۱۹۰۹

ايوالعياس أحمد قصاب ، ، ، ه ابوالعباس شقاني ، شيخ ، . . ه ايوالفضل (علامی) ، ۲۱۳ ابوالفضل محمد بن حسن ختلي ، ۱۳۳ بتکرار ، ۸۸۵ ، ابوالقاسم الجنيد بن عمد بن الجنيد التوازيري - ديكهيے : جنيد بغدادی <sup>7</sup>، حضرت ابوالتاسم عبدالكريم بن بوازن التشيري ، · 6 . . · 12 . · 1 . . · TT 6.4 ابوالقاسم كورگاني ، شيخ ، . . ه ابوالقاسم نصر آبادی ، ۲۵۵، ٥.. ابواللیث صدیتی ، 🚚 ابوالمغيث الحسن بن منصور العلاج. ديكهير: منصور حلاج ابوالنصر سراج (عبدالله بن على بن محمد بن محیلی) ، طاؤس الفقراء ، ۹۳٬۸۰٬۲۹ میه بتکرار، ۹۸ بتکرار ، ۹۹ ، ۲۰۰۳ ، ۱۰۸ / ۱۱۱ م ۱۱ بتکرار ، عا و بتكوار، و وو، ، ١٢٠، 180 ( 180 ( 177 ( 17) الوبكر بن عبدالله بن عنان م 769 ابواکرصدیق ف، حضرت، ۱۱ ہتکرار، . ۱۲۰ بتکرار ، ۱۳۰ ، ۱۵۹ .

۱۸۸ بتکرار ، ۲۲۷ ، ۲۲۸ ،

۲۹۰ ، ۲۹۹ بتکرار ، ۲۹۰

بتکرار ، ، ۲ ، ۲ ، ۲ به بتکرار ، ۲۹۸، ۲۹۳ بتکرار، ۲۹۹ · PTA . TO. . TOT . TOT أبو حليم حبيب بن أسلم الراعي، امير ، وجود ابو حنینه دینوری ، ۱۸ ، ۱۸ ابو سعید شیخ ، . . ه ابو سعيد ، ابن العربي \_ ديكهيے : ابن عربي ابو سعید ابوالیخیر ، حضرت ، ۵۱۰ بتکرار ، ۱۰ م بتکرار أبو سعيد بن فضل ألله بن أبي الخير -- دیکھیے : ابو سعید ابوالخبر، حضرت ابو سعید خدری ، حضرت ، ۲۸۵ ابو سعید نورالدین ، ڈاکٹر ، ہ بتكرار ، ۴۳۳ ابو سلمان رض ۱۳۱ ، ۲۸۳ ابو سلیان الدارانی ، ۱۱۶ ابو عبدالرحان سلمي ، ۵۱۰ ابو عبدالله العارت بن الاسد ــــ دیکھیے : محاسبی ابو عبدالله حصري ، حضرت ، 01. 60 . 6 670 6 177 ا ہو علی نغفی ، ۱۳۵ ابو عمر دامشقی ، ۱۰۲ ابو عمر قزورنی ، ۱۳۳ ابو مسلم خراسانی ، مه ، ، ، ، ، 71 17. 119

ابو معاذ ـ دیکھیے : بشار بن برد ابو باشم عثان بن شارک کوف ، ۲۹ بتگرار ، ۲۹ بتگرار ابو بتگرار ابو بتگرار ابو بینگرار ، ۲۹ به بسطامی سدیکھیے . ابو بینئوب اقطع ، ۲۵ به ، ۵۰ مفرت ابو بینئوب اقطع ، ۲۵ به ، ۵۰ ب

ان عيسنى الخراز احمد صديكهيم : عمد رسول الله (سلى الله عايد وسلم) الله (سلى الله عايد وسلم) احمد ، سيد (والد حضرت نظام الدين اوليارم) ، ۱۹۳۰ بنكرار

احمد ، شیخ ، ۲۱۷ احمد این الحواری ، ۹۳ بتکرار احمد این حنبل<sup>رم</sup> ، امام ، ۱۱۲ ،

احد بن عیسلی الخراز، ۱۹ بتکرار،
۱۰۹ بتکرار، ۱۹۳ ۱۰۹
احمد بن فائک، ۱۹۹
احمد رفاعی، حضرت سید، ۱۱۸
احمد سرهندی سید، ۲۰۵
احمد سرهندی تسدی کلیمی

احمد سعید ، مولوی ، یهم احمد فاروق ، خواجه ، ۲۱۲ ادیتی (دیوی) ، ده

ارجاسب ، ۲۰۱ می ارساک ، حکیم ، ۳۰۱ ، ۳۰۰ بتکرار ، ارسطو ، ۸۹ بتکرار ، ۱۰۵ بتکرار ، ۲۰۱ بتکرار ، ۲۰۱ بتکرار ازورا ، ۲۰ ، ۳۰۰ ، ۳۰۰ ، ۲۰۰ استوزا ، ۲۰۰ ، ۳۰۰ ، ۳۰۰ ، ۲۰۰ اسحاق ۲ ، ۲۵۸ بتکرار اسحاق ۲ ، ۲۵۸ بتکرار اسدالله خ دیکھیے : علی رض ، مضرت

اسدانته بن العبارک مروی ، ۱۱۲ اسلم جیراجهوری ، ۲۵، ۵۵، ۵۵، اساعیل ۴ ، ۱۰۱ ، ۲۹۱ ، ۲۹۱ اساعیل شهیدر ۲ ، مولانا ، ۱۹۸ اسمته مارگیر در ، ۸ ، ۵ اسورا ، ۵۸ اشتیاق حسین قریشی ، دا کثر ،

۱۸۲ ٬ ۱۸۱ ۱۸۶ (گونلوی) ، ۱۸۵ اعجازالحتی قدوسی ، ۲۵۹ ، ۲۵۹،

افشین ، ۱۹ بتکرار ، ۱۵ بتکرار ، ۱۸ بتکرار افلاطون ، حکیم ، ۱۸ بتکرار ، ۲۸ بتکرار ، ۱۲۰ ، ۱۲۲ ، ۲۲۵ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۵ بتکرار ، ۳۵۰ ، ۳۵۰ ، ۳۹۹ ، ۲۵۵ ، ۲۵۵ بتکرار ،

اقبال ، خواجد ، ۱۳۵ اکبر الد آبادی ، ے ، ۱۳۰

۱۳۲۳ ، ۱۹۳۹ ، ۲۰۰۱ بتکرار ، ۲۲۳ استگرار ، ۲۲۳ است ۱۹۳۰ الکبر ، جلال الدین ، (بادشاه) ، ۱۳۲۰ ۱۸۱۰ ۱۸۱۰ ۱۸۱۰ ۱۸۲۰ ۱۳۲۰ بتکرار ، ۱۳۰۰ ۱۳۲۰ بتکرار ، ۱۳۰۰ بیشترار ، ۱۳۰ بیشترار ، ۱۳۰ بیشترار ، ۱۳۰۰ بیشت

الیاس مصرت ، و به بتکرار امام احمد بن حنبل ـ دیکهیے: احمد بن حنبل ، امام احمد بن حنبل ، امام اعظم و امام ا

امام حسین رخ د دیکھیے : حسین رخ ، حضرت امام

امام شافعی<sup>79</sup> - دیکھیے : شافعی : امام

لمام مالک اللہ دیکھیے: مالک امام

امام بحمد - دیکھیے : محمد ، امام امام ہوسف<sup>رم</sup> - دیکھیے : ہوسف امام

امین خسرو ، حضرت ، س ۲۲، مرد ، مرد

الس رط ، حضرت ، ۲۱۸ بتکرار انشاء (انشاء الله خان) ، ۲۲۵ انیسی شاملو ، ۲۳۵ ، ۲۸۸ اوحد الدین گومانی ، ۲۲۹

¥

بابا طاہر ، ۱۳۱، ۱۳۱ بتکرار، بایک مزدکی (خرمی) ، ۱۵ بتکرار، ۲۰ بتکرار، ۱۳ بتکھیے : ابن دیسان باردیسائیس ـ دیکھیے: ابن دیسان باز ابن عطا ، . . . .

ہاتی ہاتھ دہلوی ، خواجہ ، ۔ ہ بالے میاں ، ۱۳۱

بایزید بسطامی ، حضرت ،۱۱۳، ۱۵۲ ، ۱۲۳ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ، ۲۵ ،

بتول رخ دیکھیے: فاطمہ رخ بدایونی دیکھیے: عبدالقادر بدایونی ، ملا بدایونی ، ملا برنی (مولانا ضیاء الدین) ، ۴۳ م بیدل ، عبدالقادر ، همه البیرونی ، ۱۹۹ بشکرار

¥

پانڈیا راجہ ، ۱۸۱ پتان جلی ، ۱۵ پرجا پتی (دیوی) ، ۵۵ پرویز (خسرو) ، ۱۲۳ ، ۲۵۳ پنانجلی ، ۱۳۹ پتکرار پول بلا ، ۲۵ پول بلا ، ۲۵ پر روم/پر رومی - دیکھیے :

ہیر سنجر ۔ دیکھیے: معین الدین چشتی سنجری اجمیری، حضرت خواجہ

ت

تاج الدین ناکپوری ، بابا ۱۹۵۰ تغته ، برگوبال ، ۵۵۸ تیم انصاری رخ ، حضرت ، ۱۳۱۰ تهیلس ، ۸۱ ، ۸۳

ۍ

ئیپو شہید ، سلطان ۲۸۹ ئیرے سا ، ۱۷۳ ئینی سن ، ۲۹۵

ث

ثوبان رخ ، حضرت ، ۹۵ ۲

ح

جابر بن حیان کونی ، سم ، جاریدان ، ۲ ، ۱ ، ۲۵ بتکرار بروخیم ۱۱۹ برولو ۱۱۵۰ بریان اسد فاروق ۱۸۰۵ دسا ۱۸۸۵ - ۱۳۵۱

ارچهٔ ۱ همه ۱ . به ایتکرار ۱ به ۱ ۱۲ به ایتکرار ۱ به ۱ ۵ ۵ به یتکرار، ۲۰۳

ہمطامی ۔ دیکھیے : ہایزید ہمطامی ، حضرت

بشار **بن برد ، ۲**۲ ، ۲۳ بتکرار ، ۳۰

بشر بن حاق ، یم ، ۱۱۲، ۱۳۵

بطبيتوس ، م ب

ہوٹرامیار<sup>م</sup> ۔ دیکھیے: علی <sup>رم</sup>، حضرت ہوڈو غفاری <sup>رم</sup> ، ۲۹۲۲ ۹۳۲

بورقان ، ۱ ه

بوسائکے ، ۲۲۰

بوسانی ، ڈاکٹر ، ، ، ، ، ، ، ، ،

او علی سینا ؛ شیخ ؛ ۱۵۰، و ۲۰، د ۲۰، سوم ،

مه ، ۹۳۹ ، ۵۳۹ بتکرار بو علی قلندر ، حضرت شاه ، ۸ ، ۲۰۳ ، ۲۱۱ ، ۳۵۴ بتکرار ، سه ، ۱۳۳ بتکرار ، ۱۳۵۸ به

۱۹۹ بتكراد ، ۲۹۹

بویزید طیخور بن عیسلی البسطامی ،
--- دیکھیے و بایزید بسطامی ،
حضرت

جام الدین ذکریا سلتانی ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۲ م

الجیلی ــ دیکھے : عبدالگریم الجیلی

جیمز ، ولیم ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰

7

حاتم ، ۲۰۱۲

حارث ابن المحاسبي ــ ديكهيے : محاسبي

عاتم الاصمروع ، ١٢٨

مافظ شیرازی ، ۱۹۸ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۱۹۹ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۲۵۰ به ۲۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ به ۲۵۰ ۱۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ مهم ، ۱۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ مهم ، ۲۵۰ به ۲۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ مهم ، ۲۵۰ به ۲۵۰

حالی ، مولانا الطاف حسین ، ۸ , ۳، ۵ ماد

حزین ، شیخ علی ، ۳۸۰ حسام الدین ملتانی ، سولانا ، ۳۳۸ حسام الحق ضیاء الدین ، حضرت

817

حسرت ، ۱۸۷

حسن ، ڈاکٹر حسن ابراہیم ، ۱۹ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ مسن یمبری ، حضرت، ۲۵ ، ۳۵ یکراو،

جاوید اقبال ، ۸ ، ۳۰۵ حالینوس ، ۱۲۰ ، ۲۵۰ ، ۲۲۳ جامی ، مولانا ، ۲۶ ، ۳۳۱ ، ۲۲۳ ، ۳۲۵ ، ۲۵۰ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۵ ،

جربری ، ۵۲۵ ، ۵۰۰ جگر (سراد آبادی) ، ۱۸۵ ، ۲۲۸ جلال ، سس ، ۲۲۸ جلال الدین ، سرزا ، سس بتکرار ،

جلال النين اكبر ـ ديكهيے: اكبر، جلال الدين

جلال الدین محمد بن سهاء الدین محمد بن حسین الخطیبی ــ دیکھیے : رومی

جم ۱۹۹٬۱۹۸ جم ۱۹۹٬۱۹۸ جمل الدین افغانی ۱۳۹۰ جمد جندب ۱۹۸۰

جنید بغدادی ، حضرت ، ۱۰۱ بتکرار ، ۱۱۲ ۱۱۳ ۱۱۳ ۱۱۳ ۱۱۵ بتکرار ، ۱۳۳ ۱۱۳ ۱۱۳ ۱۱۵ ۱۳۳ ۱۱۵ ۱۳۳ ۱۱۵ ۱۳۳ ۱۱۵ ۱۳۳ ۱۵۳ بتکرار ، ۱۵۰ ۱۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ بتکرار ، ۲۵۰ بخرار بیند حسین بن منصور حلاج ، بیند

جهانگیر ، ۱۸۱ ، ۵۰۲ ، ۵۰۵ پتکرار

مشن المقامي ، خواجه ، ٢٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٣٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٩٠ ، ٣٠٠ ، ٣٩٠ ، ٣٠٠ ، ٣٩٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣٠٠ ، ٣

حسين منصور حلاج ـ ديكهي : منصور حلاج

حكم ابن حشم - ديكهيم : مقنع خراساني المقنع حكيم ارساك - ديكهيم : ارساك ، حكيم حكيم الملاطون - ديكهيم: الملاطون، حكيم عكيم

حکیم ایمنی ڈوکلیس ۔ دیکھیے : ڈوکلیس ، حکیم ایمنی حکیم سنائی ۔ دیکھیے : سنائی غزنوی ، حکیم

حکیم فیثا غورث دیکھیے : فیثا عورث ، حکیم

حکم محمود ـ دیکھیے : محمود ، سکیم

دلاج - دیکھیے: منصور ملاج صدد ، شیح ، ۱۱۵ حدید افدین ناگوری ، قاضی ، ۱۱۵ حدید افدین ناگوری ، قاضی ، ۱۱۵ حیدر کرار<sup>مز</sup> - دیکھیے : علی ر<sup>مز</sup> ، حضرت

عالد بن ولید ، حضرت ، ۲۹۰۰ م

ختم المرسلین عدم (ختم الرسل ع) - دیکھیے: محمد عرسول الله حراز دیکھیے: احمد بن عیسلی الخراز

حسرو - دیکھیے: امیر خسرو خضر ، حضرت ، ۳۱ بتگرار ۱۱۹ که ۳۳۵ بتگرار ، ۳۵۱ ، ۱۱۹۰ نظامی، ڈاکٹر ، ۱۲۳۰ خلیق احمد نظامی، ڈاکٹر ، ۱۲۳۰ ، ۱۳۸۵ ، ۱۹۳۰ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۳۳

حلیل ا دیکھیے: اہراہیم ا خواجہ حافظ دیکھیے: حافظ شیرازی

خیرالیشر <sup>م</sup>/خیرالرسل م ـ دیکھیے: محمد م رسول اللہ

٤

داتا گنج بخش ـ دیکھیے : علی الہجویری

بتکرار، ۱۳۰۰ بتکرار، ۲۱۵، بتکرار، ۱۳۰۰ بتکرار، ۲۱۵،

داس گیتا ، ۵۷ داغ ، نواب سرزا خاں ، ۲۳

داؤد ، خواجه میر ، ۲۰۸ ، ۲۰۸ درد ، خواجه میر ، ۲۰۸ ، ۲۰۸ بتکرار ، دقیق ، ۱۹۹ بتکرار ، ۲۰۸ بتکرار ، ۲۰۸ دیو شرما ، ۲۰۰ بتکرار ، ۲۰۵ دیو شرما ، ۲۰۰ بتکرار ، ۲۰۵ ف

ڈارون ، ۸۲، ۱۵۹، کے۔، ۱۹۸۵ ڈوکلیس، حکیم ایمنی، ۲۸، ۸۳، ڈ

الذاهبی ، ۱۳۱ ذوالنون مصری ؛ حضرت ، ۱۰۱ بتکرار ، ۱۱۳ ، ۱۱۸ ، ۱۵۰

رایده بصری ، ۳۷ به ۲۸ بتگرار ، ۱۱۳ ، ۱۸۹ بتگرار ، ۱۵۰ ، ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۲۱۹ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ بتگرار رایمه عدویه ، ۲۱۹

رابعه عدویه ، ۱۲۹ راجو ، رائے ، ۱۳۸ رازی ، ۱۳۹ ، ۱۳۸ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ۱۹۳۰ ، ۱۳۹۰ ، ۲۳۸ ، ۱۵۱ ، ۱۵۱ ، ۲۳۹ رام چندر ، ۲۷ ستکرار رامانند ، ۲۲۰ رافن ، ۲۰ رائے راجو - دیکھیے : راجو ، رائے رستم دستان ، ۱۹۵ ، ۲۳۲ ستکرار،

رسول م / رسول م خدا / رسول م اکرم/رسول الله م د دیکھیے : عمد م رسول الله عدد م دسول الله

روح الله ـ دیکھیے : عیسلی <sup>۳</sup> حضرت

رشید احمد صدیقی ، پروفیسر ، مهوفیسر ، مهد بتکرار رضی الدین صدیقی ، ڈاکٹر ، ۱۹۵۰ رفیع الدین باشمی ، ۵۹۰ شیخ ، ۱۹۰۰ ، ۱۹۹

رنگین (سعادت بار خان) ، ۳۳۵ روچی ، ۹۳ بتکرار ، ۹۵ بتکرار رودکی ، ۲۰۲

رو کرف ، ۲۷۸ بتکرار رومی ، ۸ ہتکرار ، ۱۰ ہتکرار ، + 172 + 170 + 119 + PP + 197 + 149 + 14A + 14. ١٩٥ يتكرار، ٢٠٩، ٢٠٤، ۰. ۲ بتکرار ، ۲۱۰ بتکرار ، . \*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\* \* \*\*\* ۲۳۸ سکرار ، ۲۳۲ ، ۲۳۸ بتكرار، . ۳۳، ۱۳۳، ۲۸۸ بتکرار ، هه بتکرار ، ۱۳۵۰ بتکرار ، ۱۵۵ بتکرار ، ۲۵۸ بتكرار ، ۳۵۹ ، ۳۹. بتكرار ، ۲۶۱ بتکرار ، ۳۹۳ ، ۱۹۹۳ ، ۲۶۵ بتکرار ، ۳۵۰ بتکرار ، ۲۸۱ ، ۲۷۸ بتکرار ، ۲۸۱ بتکرار ، ۳۸۳ بتکرار ، ۳۸۸ ،

۱۳۹۸ (۳۹۳ ۲۹۲ (۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۳۹

j

زردشت ، وم بتگرار ، . م بتکرار،

وم بتکرار ، وم بتکرار ، وم

بتگرار، مم بتکرار، هم بتکرار،

وم بتکرار ، مم بتکرار ، مه،

وم بتکرار ، مم بتکرار ، مه،

وم بتکرار ، مم بتکرار ، مه،

زرگشی ۱۳۸۰ زید بن عمر<sup>رمز</sup> ، ۲۹۵

3

زوکو نسکی ، وانتین ، ۲۳۹ . ۲۸۹

**ب** 

س**ارگون ، ب**ر ، مالک ، عبدالمجید ، ۱۸ س

سراج دیکھیے: ابوالنصر سراج (عبدالله بن علی بن محمد بن میلی) ، طاؤس الفترآء

سر منیات ۲ به به

سرور کائنات م ۔ دیکھیے : محمد م رسول اللہ

سری سقطی ، ۱۹۹ ، ۲۲۰ سعدی ۱۹۲ ، ۱۸۵ ، ۱۵۳ سعید الله ، ڈاکٹر ، ۱۳۳ ، ۲۳۰ سقیان الثوری ، ۱۵

ستراط ، ۸۸ ، ۸۸ بتکرار ، ۱۲۲، ۱۵۸ بتکرار

سکندر ، ۲۷ ، ۲۳۷ ، ۲۸۰ سلیم ، اکرام الحق ، سره سلیان پهلواری ، شاه ، ۱۳۵ سلیان تونسوی ، خواجه ، ۲۳۸ سلیان ندوی ، علامه سید ، ۲ ، ۳۸۵ ، ۵۸۵

سمعانی د ۱۳۸۸ ستائی تحزلوی ، حکیم ، ۱۳۵۸ ، ۱۳۵۸ ۲۵۸ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ ، ۲۱۵ ،

سنجر ، ۲۳۸ ، ۵۱۱ سهل بن عبدالله ، ۱۱۹ ، ۱۳۵ سیتا ، ۲۷

سید عنوم ـ دیکھیے : علی الہجویری

سید ہجوہر ۔ دیکھیے : علی الہجوہری

خن

شافعی ، امام ، ۳۱۸ شاه سلیان ، قاری ، سهم بتکرار شاه فضل الرحان گنج سرادآبادی ، سهم

شاہ کلیم انہ ۔ دیکھیے : کلیم انہ دہلوی ، شاہ شاہ کہال ، ۵۰۵

شاه محمد غوثگوالیاری ، حضرت،

شاه ولی الله دباوی ، ۲۰۲ شیلی ، حضرت ، ۱.۲ بتکرار ، ۲۰۲ ، ۲۰۲ ، ۲۹۸ ، ۲۳۸ بتکرار ، ۳۰۰ ، ۵۰۰ بتکرار

شبلی لعانی ، علامد ، ۱۱۱۹ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ منبیر دم منبیر دم دیکھیے: حسین دم مخدت امام

هرف الدین - دیکھے: یوعلی قلندر، حضرت شاہ

شقیق بلخی ۱۹۹۰ شمس تبریز ، حضرت ، ۱۳۴۰ ۱۳۹۳ ، ۸۸۰ بتکرار ، ۱۸۸ ،

شنکر ، سری ، ۲،۹ شهید بلخی ، ۲،۲ شیخ اکبر ـ دیکهیے: ابن عربی شیخ الطائفہ ـ دیکھیے: محاسبی

شیخ الاشراق مقتول ، ۲۹۸ پتکرار،
۲۹۹ بتکرار ، ۲۹۹ پتکرار ،
۲۵۳ پتکرار ، ۲۵۳
شیخ انمشائخ ابوالقاسم جنید بن
معد بن العنید ـ دیکھیے : جنید
بغدادی ، حضرت
شیخ انمشائخ بحبلی بن معاذ الرازی،

سیخ انسانخ یحبئی بن معاد الراری، --دیکھیے: رازی شیخ شہاب الدان ۔ دیکھیے:

سيح سبب الدين عمر بن عبدالله السهرورد

شیخ ہندی ۔ دیکھیے : راجو ، رائے

شیر خدام<sup>و</sup> ۔ دیکھیے : علی ا<sup>مو</sup> ، حضرت

شيرين ، ۲۲۳

شیفته ، نواب مصطفلی خا**ں ،** ۵۱۸

شهاب الدین سهروردی - دیکهیے: شیخ الاشراق مقتول شهاب الدین عمر بن عبدالله السهرورد ، ۱۱۰ ، ۱۲۵ ،

می

صالح محمد ، سولوی ، ۲۳۳ بتکرار، ۴ ۳۳ می میکرار، میلا ، ۱۸۰ میدره ، میلا ، ۱۸۰ میدیق رمز - دیکھیے : ابویکر میدیق رمز ، حضرت میلام الدین ، سلطان ، ۲۹۸

#### ض

سیاه احمد بدایونی ، مولانا ، برس ط

> طاوق عیدانرشید . ۲۲۰ طیری ، ۲۲۰ ، ۲۲ طفول ، ۲۳۰

#### نا

عابد ، سید عابد علی ، ۱۲۲ ۱۸۲ م.۸ م.۸ م.۸ م.۸ م.۸ عالمگیر ، اورنگ زیب ، شهنشاه ، ۱۲۳ م بتکرار ، ۲۲۸ م.۸ م.۸ بتکرار ، عالشده مخصرت ، ۲۸۸ بتکرار عبادالله ، خواجه ، ۲۹ مهم بتکرار عباس مروزی ، ۲۰ م میدالاحد ، شیخ ، ۲۰ م عبدالعتی ، ڈاکٹر خلیفه ، ۲۰ م میدالعکیم ، ڈاکٹر خلیفه ، ۲۰ م م میدالع

عبدالرحان طارق - دیکھیے و طارق،

عبدالرحان

عبدالرشيد ، شيخ ، ٨٥٠ عبدالقادر بدایونی ، سلا ، س عبدالقادر جيلاني ، حضرت شيخ ، TIA ' 1AT ' 1TM ' 111 عبدالفدوس گنگوهی ، حضرت ، ٣٤٠ بتكرار، ٩٤٩، ٢٠٠٠ . ۳۲ ، ۲۹۵ بنگرار عبدالكريم الجيلي ، ١٤٩ ، ٣٠٨ عبدالله بن المبارك مروى ، یه ، عبدالله بن جعفر<sup>رت</sup> ، ۴۹٪ عبدالله بن حنيف ، ٢٠٠٥ عبدالله جغتائي ، مهم عبدالله عنيف ، شيخ ، ١٣١ عبدالاجد دریا بادی ، مولانا ، عيدالواحد معيني ، سيد ، ١٣٧٩ س. به بتکرار ، ۸۸۸ عبدالوحيد ، خواجه ، ٣٣٨ عثان رض محضرت ، ۱۸۸ بتکرار عثان ، سید ، ۱۳۳ عثان ، شيخ ، ١٣١ عنان منصور ، ١٠٥ عثان بارونی ، مضرت ، . ۹ س

عذرا ، ۲۲۳

عزيز ، ١٨٤

عراتی ، ۲۷۹ ، ۵۱۲

عطاء ألله ، شيخ ، ۹ م س

عطار ، ۱۹۳۰ ریم ،

به و به ، ۱۱ و بتکرار ، ۵۲۰ ،

عطا عمد ، شیخ ، ۱۹۳ عقیقی ، ۲۲۱

علاء اللولد سنجانی - ۱۳۸۸ بتکرار علاء اللهن خطجی ، سلطان ، ۱۳۳۳ مهم بتکرار ، ۱۳۳۹ مفرت ، ۱۳۳۹ مهم بتکرار ، ۱۳۳۹ مفرت ، ۱۳۳۹ مهم بتکرار ، ۱۳۳۹ مهم بتکرار ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ، ۱۳۸۹ ،

علی ، سید ـ دیکھیے : احمد ، سید

علی ابوالحسن داتا گنج بخش بن سید عثان ہجویری ۔ دیکھیے : علی الہجویری

علی الهجویری ، ۸ ، ۱۳۱ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸ ، ۱۳۸

علی بادشاه برمزی ، سید ، ۱۸۱ علی بخش ، ۱۸۸

علی بن بندار لیشاپوری ، ۱۰۳ بتکرار

علی بن سهل اصباباتی ، ۲۵،۰ ۵۰۰

على شاه ، حافظ ، وجه

علی قاری ، ملا ، ۱۳۸ پتکرار ،

0AT ( 10 ·

علی متقی ، ۲۱۱

على عمد باب ، مرزا ، ١٨٠

علی معدانی ، سید ، ۱۳ م

علیم الله صدیقی ، ۲۱ ، ۲۲

عمر رخ بن خطاب ـ دیکھیے : عمر فاروق رخ

عمر فاروق رض ، ۱۰، ۱۱، بتکرار،
۱۸۸ بتکرار ، ۲۹، ۲۹۱ ،
۲۹۲ ، ۲۹۰ بتکرار ، ۲۹۳ بتکرار ، ۲۹۰ ،
بتکرار ، ۲۹۰ بتکرار ، ۲۹۰

غ

غالب ، مرزا ، ۱۳۱ ، ۱۵۱ ، ۱۵۱ ، ۱۵۱ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۵۹ ، ۱۲۲ ، ۱۱۲ ، ۱۲۲ ، ۱۲۲ ، ۲۹۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸

غلام حیدر شاه ، ایر ، ۱۳ ه ف

فارانی ، ۲۰۳۰ ، ۳۰۳ فاروق فاروق رط دیکھیے ، عدر فاروق فارسینداس ، ۲۳ فاطمه رخ ، حضرت ، ۲۸۸ یتکرار ، عاطمه بنت ابومسلم خراسانی ، ۲۱ فان کویمر ، ۲۲

فانی (بدایونی) ، ۱۸۵ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ فانی (بدایونی) ، ۱۸۵ ، ۲۲۸ فخرالدین عواقی ماهیکهیم : عراقی ، فخرالدین علی بادشاه ، بابا ، ۱۸۲ فرافری ، ۱۸۵ ، ۱۹ بتکرار مرانسیس ، ولی ، ۲۰۸ فرخ سیر ، ۲۰۰ بتکرار ، ۲۰۰ ، فردوسی ، ۲۰۰ بتکرار ، ۲۰۰ ،

فرهو**ت ، ۱۹۹** ، ۲۹۰ ، ۲۹۳ ، ۲۹۱ ۳۹۱ فر**باد ،** ۲۲۳

فریدالدین شکر کنج ، مضرت خواجه ، ۱۳۲ ، ایس ، ۱۳۳ ، ۱۳۲ - ۱۳۳ ، ۱۳۳ ،

فریدالدین عطار ۔ دیکھیے: عطار فرید دانشمند تھالیسری ، شیخ ،

نشنر ، ۲۰۳ ، ۲۰۳

فضیل بن عیاض قزاقی ، کوفی ، ۱۳۵ ، ۱۳۵ ، ۱۰۸ ، ۹۰۵ بتکرار

ملاطون ۔ دیکھیے : افلاطون ، حکیم

فلاطینوس ، یم بتکرار ، ۸۸ ، ۹۸ بتکرار ، یم بتکرار ، ۹۱ بتکرار ، ۹۱ بتکرار ، ۱۵۰ بتکرار ، ۱۵۰ بتکرار فوسٹ ، ۱۵۰ بتکرار فوت ، محمد دین ، ۱۵۰ س ، ۱۵۰ س ، ۱۵۰ بتکرار ا فیروز ۔ دیکھیے : کودک دانا فیروزالدین طغرائی، مولانا ، ۲۲۸ ق

قارون ، ۲۳۸ ، ۲۷۳ ، ۲۳۸ . قائد اعظم (محمد علی جناح)، ۲۳۸ قباذ ، ۱۱

قشبری دیکھیے: ابوالقاسم عبدالکریم بن ہوازن القشیری قطب الدین بختیار ، حضرت ، ۱۳۲ ہنکرار

فیس دکھیے ؛ مجنوں قبصر الاسلام ، قاشی ، ۳.۲ ، ۳۹۸

ک

کارلائل ، ۲۰۰

کبیر ، . ۳۳ بتکرار، ۳۲۱ بتکرار، ۲۲۲ بتکرار

کرشن ، ۹ به پتکوار ، ۲۲۰ کشن پرشاد شاد ، منهاراجد سر ، ۸ بتکرار ، ۱۳۳۳ ، ۳۳۵ ،

کلثوم ، یم ۲۹۲ بتگرار کلیم ٔ دیکھنے : سوسلی ٔ ، حضرت کلیم اللہ دہلوی ، شاہ ، ۱۳۳ ، ۲۳۳

> گال ، ۲۲۱ بشکرار کودک دانا ، ۲۱ بشکرار کوهکن ، ۲۹۲

3

کپ ، پروفیسر ایج ۔ اے ۔ آر ،

گرامی ، مولانا ، رسم ، جمهم گشتاسب ، ر . ب

گنج بخش ۔ دیکھے: علی الہجویری گونم بدھ ، ہم بتکرار ، ہم، ۳۹ ، ۵۲ ، ۷۷ ، ۸۰ بتکرار، ۸۱ بتکرار، ۹۱ ، ۱۳۸ بتکرار،

گواشے، . ـ مہنتگرار، ۱ ـ مہنتگرار، ۲ ـ مہنتگرار،

ل

لاسان ، ۱۲۹

لمان الغیب د د کھیے : حافظ شیر ازی

لیکنی ، ۲۲۳ ، ۲۸۹ ، ۲۸۳ ، ۳۲۸ ، ۲۸۹ ،

•

مجنوں ، ۲۲۳ ، ۲۲۸ ، ۳۸۸ هاسیمی ، ۱۱۲ بتکرار ، ۱۱۳ بتکرار ، ۱۱۵ ، ۱۳۵ ، ۱۵۱ ، ۲۵۱ ، ۵۰۵ بتکرار ، ۵۰۸

محبوب النهى ـ ديكھے : نظام الدين اوايا ، حضرت ، خواجہ

محمد ، امام ، ۱۸۳ محمد اجمل ، ڈاکٹر ، ۵ بتکرار محمد اشرف ، شیخ ، ۲۵۹ ، س.س، ۱۹۹

محمد بن اسحاق ، ۹۷

عمد بن خفيف ، ٢٥ ، ١٠٥٠

محمد حسن قرشي ، حكيم ، ١٠٨٠

محمد دین فوق ۔ دیکھیے : فوق ، محمد دین

عمد ذوق ، شاه سید ، ۵۲۵ عمد رسول الله (صل الله علیه و آله وسلم)، ۳۵ ، ۱۹ ، ۹۸ بتکرار، ۳۰۱ ، ۱۱ بتکرار، ۱۱۱ ، ۱۳۱ ، ۱۳۸ بتکرار، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۲۳۱ بتکرار بتکرار، ۱۳۱ ، ۲۳۱ بتکرار

۱۵۹ بشكولو، ۱۹۲ ، ۱۸۳ يتكرار، ۲۱۹، ۲۱۸، ۲۲۰ بتكرار، ۲۲۵ بتكرار، ۲۲۹ لتكرار ، ۲۲۵ بتكرار ، ۲۲۸ بتکرار ، ۲۲۹ ، ۲۳۰ بتکرار TTL ( TTO ( TTT ( TT) بتكرار ، ۱۳۱ ، ۲۳۲ ، ۲۵۲ ، ۲۵۸ بتکرار، ۲۵۹، ۲۹۰، ۱۲۱ بتکرار ، ۲۳۲ ، ۲۳۲ ، ۲۹۸ بتکرار ، ۲۵ ، ۵۲۱ ۲۷۶ ، ۲۷۲ بتكرار ، ۲۸۳ ، ۲۸۵ بتکرار ، ۲۸۵ بتکرار ، ۲۸۸ بنکرار ، ۲۹۰ بتکرار، ۲۹۳ ، ۲۹۹ بتکرار ، ۲۹۳ بتكرار، ۹۹،، ۳۰۱، ۳۰۸، ۳۱۳ بنگرار، ۱۳۱۷ ۲۲۱، ۳۳٦ ، ۲۳۳ بتكرار ، ۵۳۳ بتکرار ، ۳۳۳ ، ۲۳۷ پتکرار ، ۲۳۸ بتکرار، ۲۵۰، ۲۳۸ ه ۲۲ ، ۲۸۹ بتکدار ، ۲۸۸ ، عهم بتكرار ، ۱۹۸ ، ۲۰۸ ، ۱۰،۳ ، ۱۰ به بتکرار ، ۱۱،۱،۱ ۱۱ بنگرار، ۲۱ ، ۲۸ ، ۲۸ ، ا الله المراد ، والله ، ١٩٦١ ، DTT ' DTI ' DIT ' FLT بتكرار ، مهم ، ده ، عده بتكرار ، ٥٥٩ ، ٢٦٥ بتكرار ، ۹۲۵ ، ۹۲۵ بتکرار ، ۵۵۵ بتكرار ، ٥٨٠ ، ٥٨٥ بتكرار عمد شریف ، پروفیسر سیاں ، ،

۱۹۶، ۱۹۵، ۱۹۸، بتکرار عمد شهیع ، ۱ بهم شملا عباسي ، ۱۳۹۹ ، ۲۰۱۸ عمد على .. ديكهرج ؛ على متقى محمد عمرالدين المراه ممد مصطفلي عدديكهير: محمد رسول الله محمد سور ۱۸۱ محمد يوسف اصلامعي ، ١٥٥ محمود ، حکم ، ۲۸ عمود شبستری اشتخ ۱ ۱۱۵ محی المدن این عربی مدیکھیے: ابن عربی مى الدان عبدا قادر ابن عبدالله العبلى ـ د كهر : عبدالنادر جیلای ، حضرت شخ محمودغزلوي ، سلطان ، ۱۳۱ ، 700 ' TTT مدھیا میکاسی ۔ دیکھیے : میکاسی ، مدهوا مراتضلی اوا ـ دیکھیے: علی اوا ، حضرت مریم ۴ ، حضرت ، ۹۲ ، ۹۵

مزدک، ۱۹، ۵۰، بتکرار، ۲۹،

مزدکی بابک دیکھیے : بابک

مسعود بن محمود غزنوی ، سلطان ،

and CNI and A other same

مزدكي

مظفرالدين احمد ، بيرزاده ، ٢٧٠ معاويداظ، ٢٠٠١ مم، معتصم ، خلیفه ، ۱۵ ، ۱۵ ، ۱۸ ، معروف کرحی ، ، ، ، معین الدین چشتی با بجری اجمیری ، حضرت خواجه ، ۸ ، ۱۳۲ ، ۱۸۳ ) عجم بتكرار ، بهم ، ۱۸۰ ، ۱۸۵ بتگراد ، ۱۸۸ بتکرار ، ۸۸ بتکرار ، ۸۸ ب M97 4 m9. مقدسي عهد مقنع خراسانی ، س، بتکرار ، ۲٫ ملا صدره - دیکھیے: صدره ، ملا سلا هادی سبزواری ـ دیکھیے : هادی سبزواری ، ملا منصور حلاج ، ۱۱۸ بتکرار ، ۱۵۱ ، ۱۵۲ بتکرار ، عهر ،

۲۷۹ ، ۲۰۵ ، ۲۲۹ بتکرار،

( TA) ( TAT ( TIA ( TIE

۱۹ م ، ۲۱ ، ۱۲۸ بیلم بتکرار،

اسیع" ۔ دیکھے : عیسلی

معبطفلی اسد دیکھیے ، محمد م

مطهر بن فاطمه بنت ابو مسام

حضرت

سعيحفي ٣٢٥

سمهری قبطی ، ۸۵

رسول الله

خراسانی ، ۲۰

بتنگرار ، یه به بتکرار ، بهه ، ه ، ۱۵۰۹ ، ه ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۰۹ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۱۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲۰ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱۵۲ ، ۱

مودود بن مسعود غزاوی، سلطان،

مولانا اکبر دیکھیے : اکبر الدآبادی

مولاتا روم<sup>17</sup> - دیکھیے ؛ روسی<sup>17</sup> سہابیر جین ، ۹۱

مے سینوٹ ، موسیو ، ۱۳۸۰ میاں میر ، حضرت شبخ ، ۸، ۱۳۲ ہتکرار ، ۱۳۳ ہتکرار ، ۱۳۳، ۱۳۴۵

میر، میر تقی ، ۱۸۷ بتکرار ، ۱۱۱ بتکرار، ۲۱۳٬ ۲۲۸ ، ۳۲۳ ۲۳۳٬ ۲۲۵٬ ۳۸۲٬ ۲۹۹٬

معرفيات تقشيند المعروف بم

میر ولی الدین ۔ دیکھیے: ولی الدین، ڈاکٹر میر میکاسی ، مدھیا ، ہے میکانل ، دہ ، ہے ، ے د

ن

نبی <sup>مر</sup>انہی کریم صد دیکھیے : محمد <sup>م</sup> رسول اللہ

تورالدین - دیکھیے : ابوسعید تورالدین

نظام آلمشائخ ۔ دیکہ نے: نظام الدین اولیاء جمعی محضرت خواجہ ننہ ٹر شاہ ۔ دیکھے : نطہر ولی نذیر نیازی ، ۱۹۹ ، ۲۲۱

نطهر شاه مدیکهیم : لطهر ولی نطهر ولی نطهر ولی استگرار نظام (حیدرآباد دکن) ، ۱۹۳۰ نظام الملک طوسی ، ۱۹ بنگرار ، میکرار ، بنگرار ،

۳۱۵ ٬ ۱۲۳ ٬ ۲۸ نظامالدین اِوایاء ، حضرت خواجہ،

پنومان ، ۲۲ بیگل ، ۲۰۸ ، ۳۰۲ ، ۳۰۳ ۲۷م پتکرار ، ۳۷م پتکرار ، ۲۲۵

ی

یزید ، ۳۹ ، ۱۹۸۱ ، ۱۹۰۰ میلی ۱۹۸۳ محیلی بن معاذ ـ دیکھیے : رازی محیلی بن معین ، ۱۳۸۸ یعفوب ۲ ، ۳۲۲ یوسف ۲ ، ۱۹۸۱ ، ۳۲۸ ، ۳۸۸ ، ۳۸۸ یوسف ، امام ، ۱۸۸۸ یوسف الدین ، سید ، ۱۸۲۱ یونس علی بیگ ، ۲۷۲

Aditi, 57
Al-Farabi, 196
Al-Ghazali—see, Ghazali
Al-Jili, 11
Amelius, 91
Arbery, 36, 144
Azura, 51
Bashar Ibn Burd, 21
Bausani, Dr. Alessando, 199
Beal, 15, 132
Bhikku Silchara, 77
Bosanquet, 370
Brahma, 152
Budha, 77
Burkitt, F.C., 47, 50

سطیر اکبرآبادی ، ۱۸۵ اگلسن ، بروهیسر ، ۹۳ ، ۹۳ ، ۹۳ ، ۱۵۳ میرود ، ۹۳ ، ۱۵۳ میرود میروان ، ۱۵۳ میرود م

•

> بادی (خلیفه) ، ۲۸ بتکرار بادی سبزواری ، ملا ، ۱۸۰ بارونالرشید ، ۱۸۰ ، ۲۰۵ براکلیشس ، ۸۲

Nicholson, R. A., 26, 36, 87, 92, 94, 97
Noeldki, 97
Porphyry, 87, 91
Prajapati, 57
Rhys David, Mrs., 77
Riffat Burky, 547
Rumi, Jalal-ud-Din, 196
rep, 460
Sargon, 46
Shustry, M.A., 39, 82
Sharif, M.M., 10

Socrates, 84

Thales, 81

Subramanyam, K., 76

Von Kremer, 167

Clodd, 460 Dawson, M.M., 41 Daqiqi, 200 Das Gupta -- see, Gupta, Das Ettinghausen, Dr. R., 172 Gautama, 77 Ghazali, 123, 367 Gupta, Das, 58, 61, 65 Hegal, 460 Husain Mansur, 152 Ibn-al-Arabi, 10, 196 Ibn-Maskwaih, 196 Ibn-Sina, 196 Jackson, 52 Jalal-ud-Din, Rumi, 1 Mac Donnell, A.A. 55, 57 Marcion, 52

## اماكن

ایرودی ، ۱۸۱ ایشیا ، ۱۵ ، ۸۹ ۲۷۹۱ ایشیائے کوچک ، ۱۸۱ محرين ، ١٩ ہدایوں ، سہہ بدر ، ۱۲۸ ، ۲۳۸ ، ۲۹۹ برصغیر پاک و بند ، ۲۲ ، ۲۹ ، ۱۳۱ ، ۱۳۲ بتکرار ، ۱۸۰ ، 012 60.7 بسطام ، ۲۲۹ بتکرار يصره ) ۱۹ ، ۲۹ ، ۱۹۱۹ ، ۲۲۰ بطحا ، ۲۲۸ بغداد ، ۱۹ ، ۳۹ ، ۴۸ بتکوار ، · 100 · 177 · 117 · 92 1 m. A ( 444 ( 102 ( 107 DT. 1 DT9 اللاد اشروسہ ، ہے ا بلخ ، ۸۱ ، ۱۳۳ ، ۱۳۵ بتكرار ، بنگارر ، ۱۳۹

بهارت ـ دیکھیے: مندوستان

بيت الله (بت العرام) - ديكهي :

الف 1911261810 - 1913 retorne di المعارة والمراج والمعا + Ac : Jal ادیسا ، ہہ اسپين . ن . ۲ اسکندرید ، م ، ۲۰۰ اشىيلىم، م.٠ اصفهان ، ۱۹ فتكرار ، . . افريقه ، ١٢٥ الغانستان ، مهم ، ١٥ ما ١٥ الدآياء ، ١٦٨ امريكه ، يرام بتارا الكلستان ، ۲ ، ۲ ، ۲۰۰۰ الكلستان ایران ، ۱۱ ، ۱۷ ، ۲۱ ، ۲۹ بتکرار ، ۲۷، ۲۰، یم، PT ' MM ' ON ' FM ' TM بتکرار ، ۵۰ بنکرار ، س بتکرار، ۸۱ بتکرار، ۱۹۷، ۱۵۲ ، ۱۵۲ بتکرار ، ۱۵۲ ۱۸۵ ، ۱۸۹ ، ۱۹۵ بنکرار، . - . \_ . 707 6 7 . 4 6 7 . 1 100.1019 1014 1744

ينا ، ، ، ه

پ

پاک پٹن ، ۱۳۰۰ پاکستان ، ۱۰۰۰ ، ۱۳۵۰ ، ۱۳۸۰ پائی بت ، ۱۳۹۰ پشاور ، ۱۳۸۰ ، ۱۳۸۰ ، ۱۳۸۰ ، ۱۳۸۰ ، ۱۳۸۰ ، ۲۰۸۰ ، ۲۰۸۰

ت

نبو بسده ، ۱۳۱ تبریز ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۵۲۸ عدد . ترچنابلی ، ۱۸۱ ترکی ، ۱۰۹ تیونسیا ، ۳۰۵

> جرمی، ۳۸۰ ، ۳۲۳ جم ، ۳۹۹ جونهور ، ۲۰۰

> > چاچڑاں ، ہے، جین ، ۲۸۵

خراسان ، ۱۰ پتکوار ، ۲۰۰ ۱۱۲۲ ۱۰۲ ، ۱۰۳ خیبر ، ۲۵۰ بنکرار ، ۲۵۰ خیبر ، ۲۵۰ بنکرار ، ۲۸۰ تکوار ، ۲۸۱ ستکرار

د

دیلی ، ۱۳۲ ، ۱۸۳ ، ۲۰۳ ، دیلی ، ۱۳۲ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۲۰۳ ، ۳۹۰ میگرار ، ۱۹۳ بتگرار ، ۱۳۹ بتگرار ، ۱۳۹ بتگرار ، ۱۸۵ ، ۱۸۵

> س ساگرتال ، سهه س سجز ، ۱۳۲ ، ۹۰۰ سجستان ، . ۹۰۰

> غ غرناطه ، ۱۹۳ غزنی ، ۱۹

ی

فارس ، ۱۳۱ ، ۵۰۱ فرانس ، ۲۰۰ ، ۲۲۰ فرانس ، ۲۲۰ فرانگ ، ۲۵۰ بتکرار ، ۲۵۵ فسطاط ، ۳۰۵

J

قابره ، ۲۱ قرطبه ، ۳۳۲ بتکرار ، ۳۳۸ قولیه ، ۳۸۰ ، ۸۱

ک

کراچی، ۳ بتکرار، م بتکرار، ۲ ۲ ۲۷۲ ۲۰۳ ۵۲۵ کربلا ، ۲۲۹ ۲۲۹ ۲۳۱ ۲۸۹ بتکرار، ۲۹۱ ۲۹۱ ۵۸۵ سواندیه ، ۱۳۱ سری انکا سری انکا دیکھیے : انکا دیکھیے : انکا سلمٹ ، ۵۰۹ سلمٹ ، ۵۰۹ سلمٹ ، ۵۰۹ سلمٹ ، ۱۸۰ بتکراز ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ سنگ اسود ، ۱۹۰ سرمانک اسود ، ۱۹۰ سرمانک اسود ، ۱۹۰ سرمانکوٹ ، ۱۹۰۹ سرمانکوٹ ، ۱۹۰۹ سرمانکوٹ ، ۱۹۰۹ ، سرم

ش

شام ، ۱۹ ، ۱۹ ، ۱۹ بتکرار . ۳۰ ، ۲۹۲ ، ۲۳۲ ، ۳۰۵ ۵۳۰ ، ۳۲۳ ، ۲۰۵ شیراز ، ۱۲۳ ه

می

میفا ، ۱۹ م میقلید ، ۲۸

سیسنان ، . و م

سينا ، بحب ، ووب

**L** 

طبوستان ، . ، طبعی ، ۱۵۹ طور ، ۱۲۰ ایتکرار ، ۱۹۸ ، ۲۲۰، ایتکرار ، ۱۵۳ ، ۲۸۳ طوس ، ۱۸۸

۲۲، ۲۰۵، ۲۰۳، ۹۵، مخد ۴۲۲، ۲۰۵، ۲۰۳، ۹۵، مخد

کعبو ، ۲۲۱ ، ۲۲۲ ، ۲۳۳ بتگرار،
۲۸۵ میر ، ۵۸۵ میر ۵۸۵ کوثر ، ۵۸۲ ، ۲۸۵
گوفه ، ۹ ، ۳۳ بتگرار ، سیر ، گولمبیا ، س بتگرار
کوه اصفهان ، . ۲
گهیتووال ، ۲۳۱
گیمبرج ، ۵۳۸ بتگرار

کوگان ، ۱۹ بشکوار ل

> لحما ، و و لکھنڈ ، ے ، ۵ لندن ، ۲ ، ۵۳۳ لنکا ، ۲۲ ، ۱۳۱ ، ۲۲۳

> > م سالا**با**ر ، ۱۳۰

ساوراء النهر ، ۱۱ ؛ ۱۹ ، مدین ، ۲۲۱ مدینه منوره ، ۱۲۸ یتگرار ، مرم»، ۱۳۹۸ ، ۱۳۹۸ مرو ، ۲۸۲ مروه ، ۲۲۸ مراید ، ۲۰۱۵ مسجد قرطید ، ۲۲۱ ، ۲۲۷ ،

مسجد لبوی ، ۱۹ مه ۵۰۳ میر ده ۵۰۳ معبر ، ۱۸ مه ۵۰۳ معبر ، ۵۰۳ معبر مقام ایراهیم ۴ مهر ۱۳۱ مه ۲۸۷ میکرد.

ملتان ، ۱۸۲ ، ۹۰ م سوسلمی ۲۳۲ میڈیا ، ۳س میلا پور ، ۱۳۱

ن غید ، ہو۔ نیل ، ہے۔ ، ۲۹۰ نیویارک ، ہ

بالینڈ ، .۳۸ ، ۱۵۳ بندوستان (بند) ، ۱۲ بتکرار ، ۱۳۵ ، ۱۵۳ بتکرار ، ۱۳۱ بتکرار ، بتکرار ، ۱۲۵ ، ۱۳۱ بتکرار ، ۱۳۲ بتکرار ، ۱۸۱ بتکرار ، ۳۳، ۱۳۳، بتکرار . یونان ، ۸۱ بتکرار ، ۸۳، ۱۳۵، ۱۸۵ ، ۲۳۹، ۲۵۹، ۱۸۵ بتکرار .

Cambridge, 50

China, 172

Lahore, 10, 199

Persia, 25

Strassburg, 55

۱۱۳ ، ۱۰۳ ، ۵۰۳ بتکرار ، ۱۱۳ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱ ، ۲۲۳ ، ۲۳۳ ، ۱۲۳ ، ۲۲۳ ، ۲۲۳ ، ۲۳۳ ، ۲۳۳ ، ۲۰۵ بتکرار ، ۲۲۵ ،

S

یٹرب ۔ دیکھیے: مدینہ منورہ یورپ ، ۱۸۹، ۲۸۹، ۱۱۵ ار،

الف

آغانی ، ۲۲ ابو داؤد ، ۲۹۵ این ماجد ، ۹۵ البشد، ۱۹۰ م م سکرار، ۲۰۰ مه بتكرار المهر ويد ، ۵۹ ، ۲۰ احداله خلفائے عباس ، ، احياء علومالدين ، ١٢٠٠ م ١٢٠٠ الاخبارالطوال، ٢٠١٦ واردو (مجلم) ، ارمغان حجاز ، ۲۹۳ بتکرار ، ۹ مهم بتکرار ، ۲۵۷ بتکرار ، ۲۵۸ بتکرار، ۲۵۹ بتکرار، 740 ' 747 ' 797 ' 77. بتكرار ، ٢٧، يتكرار ، ٧٧، بتکرار ، ۱۹۸ ، بتکرار ۱۹۹ ، ۲۱ به بتکرار اسرار الخلق و الملونات ، ۸۸٪ اسرار خودی ، و ، چه ،، ۱۹۹ ، ۱۹۱، ۲۰۱۳ پتکرار، ۲۱۱، ۲۲۹ ، ۲۳۱ ، ۲۳۹ بتکرار ،

· TAT · TLT · TDA · TPL

۲۸۹ ، ۲۹۵ بتکرار ، ۲۸۹

بتكرار ، ۲۲۵ ، ۲۲۵ بتكرار ، 1 474 . 444 . 401 . 444 ۳۹۰ ، ۲۹۰ بتکرار ، ۲۹۰ بتكرار ، ۱۳۳ ، ۲۵ ، ۲۳۹ ، ع ٢ مم يتكرار ، ٢٠٠٩ ، ٣٠٠٠ ، MAZ " MT1 " MT. " MTD بتكرار ، مهم ، ۱۸۱۱ ، ۱۲۵ بنكرار ، مده ، مده ، مده ، دمه ، DAL اقبال (مجله) ، م اقبال اور تصوف اسلام ، ۳۳۹ اقبال کا قصور زمان و مکان اور دوسرے مضامین ، ۵۸۲ اقیال کے محبوب صوفیہ ، ۲۱۷ ، 617 FAA اقبال ليكچرز ، ٢٠، اقبال معاصرین کی نظر میں ، ۵۹۵، سمه بتكرار ، سمه . أقيال نامه ، ١٩٩ ، ٢٠٠ ، ١٣٠ ، 0.1 600 607 اغییل ، ۵۲ الفاس العارفين ، ٣٣٠ اوستا ، یم ، بهم ، یم پتکراز ،

ه ه بتکرار

ایران میں مابعدالطبیمیات کا ارتقام،

، ، بتكرار ، ، . ايران ناسه ، ١٨٤ ايمان ، ٣٨٨

Ļ

۱۱، ۲۰، ۲۰، س، کبید دال بتكرار، ۲۱۳، ۲۸۰، ۲۵۰ بتکرار ، ۲۷، بتکرار ، ۲۸، ۱۸۱ ، ۳۳۳ بتکرار، ۲۵۹ بتکرار ، ۲۵۰ ، ۳۹۱ پتکرار ، ۲۹۲ ، عدم بتكرار ، ۱۹۸ 1046 10.4 10.1 1 1999 . ۱۰ ۱ ۱۳۰ بتکرار ، ۱۳۵ یتکرار ، سره بالگ درا ، ۱۲۱ ، ۲۹۱ بتکرار ، \*\* برعظیم پاک و بند کی ملت اسلامید، ۱۸۱، به ۲۰ به ۱۳۱۰ A . F ' TT . برپستان ، رپ بهکوت پران ، ۸۸

Ų

بهکوت کیتا ، ۲٫

پس چه باید کرد اے اقوام شرق، ۲۹۸ ، ۲۹۸ بتکرار ، ۲۹۸ پیام اقبال ، ۲۵۵ پیام مشرق ، ۲۱۰ بتکرار ، ۲۱۳، ۲۱۵ ، ۲۲۲ ، ۲۸۵ بتکرار ،

ت

تاریخ ادبیات بند ، ۱۰۹ الریخ اصفهان ، . ۲ الریخ اصفهان ، . ۲ الریخ الاسلام السیاسی ، ۲۱ الریخ اتحبوف اسلام ، ۲۹۰ الریخ مشائیخ چشت ، ۱۹۰۰ ، ۱۹۰۰ الریخ مکم ، ۱۹۰۰ ، ۱۹۰۰ ، ۱۹۰۰ الریخ مکم ، ۱۹۰۰ تجارب الامم ، . ۲ تجارب الامم ، . ۲ تجرید بخاری ، ۲۸۸ تحقیقات نوین راجع بکشف المحجوب ، ۲۰۰ بتکرار ، الاولیاء ، ۲۰۰ بتکرار ،

۵۱۲ لزک جهانگیری ، ۵۰۵ تشریحات ، ۵۳۹

تعبوف اسلام ، ۱۰۰ تصوف اور اسلام ، ۱۰۰ تصوف اور اسلام ، ۵۰۰ تعلیقات عوارف ، ۵۰۰ تعلیقات عوارف ، ۵۰۰ تیترید بریمنا ، ۵۵ ، ۵۹ ، ۵۹

حيج العطائب ، ٢٨٥ حكمت روسى ، ٣٨١ مكمه الاشراق ، ٣٦٨ حيات سعدى ، ٢٥٥ حيات و تعليات حضرت داتا كنج جيشرم ، ٢٨٥

خطوط اقبال ، ۵۵۸ ، ۵۵۸

داستان دینک ، ۳۳ دارالمعرفت ، ۵۰۵ دین کارد ، ۳۳ ، ۳۳ بتکرار دیوان حافظ ، ۳۲۳

ر از بیخودی ، ۳۲۵ · ۱۲۵ مالزی ، ۳۸۵ الرعاید محقوق الله تعالنی ، ۲۸۵ رمایت. رمایت. لحقوق الله ، ۱۱۲ رک وید ، ۵۵ ، ۵۵ ، ۵۵

رسوؤ بیخودی ۱ م.۰ ، ۲۱۵ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ، ۲۱۹ ،

زبور عحم ، . د۳ ، ۳۹۳ پټکرار ، ۳۶۸ ، ۴۹۷ ، ۳۸۸

س

سراسا ، ١٣٠ بتكرار

سر اكبر ، ٣١٣

سر الاولياء ، ٣٩٣

سر دلبرال ، ٢٥٥ / ٢٥١ ٣٥٥ ٥٥٥ مه ٥٥٠ مه ولم ابن بطوطه) ، ١٣١ مه منكهيا سوترا ، ١٣١ مه مويتا سوترا او پنشد ، ٢٩ متكرار ، ١٩٠ مير الاولياء ، ٣٣٠

ش

شاپهنامه ، ۲۰۱ بتکرار شرح رباعیات ، ۵۰۵ شعرالعجم ، ۲۰۱ ، ۵۲۰ شیخ عبدالقدوس گنگوهی اور ان کی تعلیات ،۲۷۲

ض

خبرب کایم ، ۸ ، ۲۰۰ بتکرار ،

ط

طریقت ، ہم . ہم

ع المعارف ، ۱۱۰ م ۱۳۵ عوارف المعارف ،

قتوح الغيب ، ١١١ قتوحات مكيد ، ٣٣ ، ٥٠٠ قرق قرق ١ ٣٨٩ قصل في المحبة ، ١١٠ قصوص الحكم ، ١٠ ، ٢٠٥ قصوص الحكم ، ٢٠٠ قطسفه عجم ، ٣٥٠ قلسفه عجم ، ٣٥٣

فلسفے کے پنیادی مسائل ، ۲۰۰ ، ۳۲۳ ، ۳۲۳ فوائد الفواد ، ۲۰۰۰ ، ۳۲۳

بتکرار ، ۱۰۰ بتکرار ، ۱۰۰ بتکرار ، ۱۰۸ بتگرار ، ۱۰۸ بتکرار ، ۱۱۲ ، ۱۱۴ ، ۱۱۹ ، ۱۱۸ ۱۱۸ بتکرار، ۱۲۰ ۱۲۱ ، ۱۲۲ بتکرار، ۱۲۳ بتكرار، ۱۲، ۱۲، ۱۳۸ ، ۱۳۷ بتکرار ، ۱۳۹ بتکرار ، ۱۳۰ ، ۱۳۲ بتکرار، ۱۳۸، ۱۵۲، 109 ( 104 1 104 1 104 بتكرار، ١٦٠ متكرار ١٩٠١ بتكرار ۱۹۲ بتكرار ، ۱۹۳ بتكرار، ۱۹۳، ( 17A ( 174 ( 177 ( 176 اعد ، ۱۵۹ بتكرار ، ۱۸۹ ، · +19 · +12 · + · · · · 190 . 400 ' TAT ' TAT ' 17A 1 128 1 121 1 779 1 77A ۳.۱ ۲۹۲ ۱۲۹۱ سیتکرار

ک

تتاب البدء والتاريخ ، ١٥ كتاب البيان لابل العيان ، ٢٨٩ كتاب التوابم ، ١١٢ كتاب الزبد ، ٢٥ ، ١١٢ ، ١١٥ كتاب العبدق ، ٦ ، ٣٩ بتكرار ،

تتاب الطواسين ، ٢٩، ، ٢٩، ، ٩٤، عه كتاب اللمع ، ٦، ٢٩، ، ٩٩ ، عه ، بتكرار ، سمرا، ، بتكرار ، سمرا، التكرار ، سمرا، الوصايا ، ١١٢

نتاب این و چها ، ۱۹۸۸ انتها ، ۱۴ ، ۱۹۴

کشمیری گزف ، ۱۰۰۰ کنهیا اینشد ، ۲۱

کامها ، ۳۳ گنها ، ۳۳ بنکرار ، ۳۸ بنکرار ، گینا ، ۳۲ ۲۲

٢

مبدء و معاد ، ۱۵۰ متخب التواریخ ، ۳۱۰ متخب التواریخ ، ۳۱۰ مثنوی مولانا روم ، ۳۸۰ ؛ ۱۱۹ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۱۹۵ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۲۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۲۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۳۸ ، ۲۲۸ ، ۲۳۸ ، ۲۲۸ ، ۲۳۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲

مزدیستا ، نے ہم ، ہے ، ہتکرار -مسافر (مثنوی) ، ۳۵۵ ، ۱۹۳۰ 505 F 040 سندس مدو جزر اسلام ، ۱۹۸۸ سسلانوں کی سیاسی تاریخ ، ۲۰، ٠٩٩ ، ٢٩٥ ، ١٩٨٠ معارف لدنيه ، ١٠٥ معرفت الحفالق ، ١٠٥٠ مقالات اقبال ، وعم ، م.م بتكر مكاتيب اقبال ، د ، ١ ٢٢٨، ٢٢٨ مكتوبات امام رباني ، ٤٠٥ ملفوظات اقبال ، عدم ، عمم بتكرار منڈک اوپنشد ، ۹۳ بتکرار منها برالدين ، ٢٨٠ مها بهارت ، س میراث ایران ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۸ ، ۸ ، ۸ بتكرار

ں

میر تقی میر ، حیات اور شاعری ،

عوالقلوب ، ۲۸۰ نفحات الانس ، ۹۲ ، ۲۳۰ نفسیات واردات روحانی ، ۲۰۹ ، ۱۲۵ ، ۲۵۵ نورالحقائق ، ۲۰۵

و ویندیداد ، س بتکرار ، ه س بتکرار

Sidhanta System, 75 Mish Katal-Anwar, 367 Mystics of Islam, 36, 87, 92, 94, 145 Proceedings of the Third Oriental Conference (1924), 75Process of Emanation from The Supreme Being, 47 Oman, 26, 367 Outlines of Islamic Culture, 39, 82 Researches in Manicheism, 52 Reason and Intuition Iqual's Poetry, 547 Religion of the Manichees, 47, 50 Sufism, 36, 144, 145 Vedic Mythology, 55

Dedication , to Professor T.W. Arnold, 10, 11, 12, 13 Development of Metaphysics in Persia, 10, 21, 23, 25, 151, 152, 159, 162, 169, 170, 179, 195, 235, 304, 368 Early Mystic of Baghdad, 508 Enneads, 304 Ethical Religion of Zoroaster, 41, 42 Hindu Mysticism, 58 of the Regional Journal Culture, 547 Legacy of Persia, 22 Majjihma Nikaya, 77,79,80 Manual of Budhism, 77 Metaphysics of the Salva

# غلط نامه

| ميحيح                    | خلط                  | سطر     | مشم         |
|--------------------------|----------------------|---------|-------------|
| و غن (سوره نمبر ه ،      | غمن                  | ₩       | <b>(* T</b> |
| آیت نمبر ۱۹)             |                      |         |             |
| (قرآن س ۳۸ : ( ۲۹)       | (قرآن ۲۸ - ۲۸)       | T (**   | 11          |
| و نمن                    | <del>نع</del> ن،     | ۲.      | 1.5         |
| (17:6.)                  | (, 4/4)              |         | **          |
| (~: 54)                  | (12 81 74/4).        | Y 00/44 | "           |
| (** : **)                | (m A 3 + T · M)      | ٥       | 1 - 17      |
| (144:7)                  | (2 1 7)              | 4       | 1 + 100     |
| (r2": TF)                | (پ ۲۲ع ۱۱)           | 10      | **          |
| و گان                    | کان                  | 1       | 1 - 6       |
| وکان                     | کان                  | **      | 21          |
| (11: 49)                 | (17: 79)             | ٣       | 1 • 4       |
| (10: 71)                 | (17: 79)             | ~/*     | ,,          |
| (61:11)                  | (67:19)              | ٠       | ,,          |
| صدقوا ما                 | صدقوا ، ما           | 1.1     | "           |
| بانتص (۱۰، ۲۰۰) ،        | ، بانته ،            | 17      | **          |
| و بشرالمبابرین٥ (۲: ۱۵۵) | و بشرالصابرين فجعل   | 1 ^     | 1 + 4       |
| ••••                     | لهم الكرامة بالبشرئ  |         |             |
| ملدتين٥ (البتره : ۱۹۰۰)  | (صادقين البقر ـ ٢٧)  | * *     | "           |
| اعلموا انما الحيلوة      | أنما الحيواة         | •       | 1 - 4       |
| وانته عنده حسن المآب     | وما الحيواة الدنيا   | ^       | ,,          |
| (10:4)                   | الامتاع الغرور (٣/٣) |         |             |
|                          | 470                  |         |             |

| و ایای وایای فارهبون ، وایای فاتقون | واياي فاتقون موخر | ) T      | æ        |
|-------------------------------------|-------------------|----------|----------|
| '(m1 3 m. ; r)                      | فرهبون ، مقدم     |          |          |
| ú (176; t) ù                        | ā.                | 1 &      | <b>,</b> |
| تل ان                               | , نهن             | 10       | ,,       |
| الله (۲۰: ۲۰) -                     | الله .            | 17       | ,,       |
| (n : ar)                            | (٦٨: ٣)           | 1.5      | 1.4      |
| (443 44: 49)                        | (2/00)            | * *      | ٧٠       |
| - (124:1)                           | ~ (T/TZT)         |          | 1 - A    |
| وائته هوالغني الحميد                | وانته غنى حميد    | ۷        | 1 - A    |
| (البقره ۲ : ۲۹۹)                    | (البقر ۱۳)        | 1 6      | 1 - 4    |
| شیء                                 | ئىيى              | 17       | 761      |
| تتجافلي                             | تتجاق             | 17       | **       |
| احباؤك                              | احباك             | ۲.       | ,,       |
| ېک                                  | ہک                | 14       | Y 917    |
| مبعلوك                              | محلوك             | 1.1      | **       |
| الحيلوة                             | الحيواة           | نامات پر | منتلف سن |
| (127;2)                             | (4: 141)          | 9        | 110      |
| الفقر ازين                          | الفقرا زين        | ۳        | 114      |
| الفتر المبادق                       | الفترا لمبادق     | 13       | **       |
| وقيل بذا                            | قبل ہذا           | 14       | "        |
| (1.: 49)                            | ( + 4/1 +)        | * 1      | ,,       |
| معبتر                               | مجعمر             | ٣        | 110      |
| (IA: A.)                            | (0./0.)           | 1 6      | "        |
| (ar : a)                            | (66/67)           | •        | 171      |
| الجلهلون قالوا                      | الجابلون ، قالوا  | 11       | 129      |
| شهيدا                               | الشهيدا           | *        | 164      |
| ان اعرف                             | ان اعراف          | 13       | "        |
|                                     |                   |          |          |

| الى الجهاد         | الى جهاد             | 11   | 107   |
|--------------------|----------------------|------|-------|
| (سوره ۲ ـ آيت ۱۵۱) | (سوره ۲ ـ آيت ۲ م ۱) | 15   | 1 4 4 |
| (11.:14)           | (بنی اسرالیل - ۱۱۰)  | •    | 144   |
| ان لی معاللہ وقدا  | عم لی مع اند وقت     | 1.1  | 744   |
| عبدالرشيد طارق     | عبدالرحان طارق       | ٠.۵  | 412   |
| للذين              | اللذين               | 15   | ٥.1   |
| الله (۱۵: ۱۹       | الله                 | 1 (* | 99    |